
هل الدين ضرورة ؟
18 سفراء الهدى

خطبة جمعة

2026-01-23

سورية - دمشق

مسجد عبد الغني النابلسي

يا ربنا لك الحمد، ملءَ السماوات والأرض، وملءَ ما بينهما وملءَ ما شئت من شيءٍ بعد، أهل الثناء والمجد، أحق ما قال العبد، وكلنا لك عبد، لا مانع لما أعطيت، ولا مُعطي لما
منعت، ولا ينفع ذا الجد منك الجد، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، غنى كل فقير، وعزّ كل ذليل، وقوة كل ضعيف، ومَفزَع كل ملهوف، فكيف نفتقر في غناك، وكيف

نضل في هدُاك، وكيف نذل في عزك، وكيف نضُام في سلطانك، وكيف نخشى غيرك، والأمر كله إليك، وأشهد أن سيدنا محمداً عبده ورسوله، أرسلته رحمةً للعالمين بشيراً ونذيراً،
ات القربات، فجزاه الله عناّ خير ما جزى نبياً عن أمته. ليخرجنا من ظلمات الجهل والوهم إلى أنوار المعرفة والعلِم، ومن وحول الشهوات إلى جن

ة سيدنا محمدٍ، وسلم تسليماً كثيراً. اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد، وعلى آل سيدنا محمد، وعلى أصحاب سيدنا محمد، وعلى أزواج سيدنا محمد، وعلى ذري

مقدمة:
ها الإخوة الكرام: كان سيدنا بلال رضي الله عنه يعُذب في صحراء مكة، وتوضع فوقه الصخور الكبيرة في حرّ الهاجرة، ليكفُر برسول الله صلى الله عليه وسلم، لكنه كان وبعد أي

يقول: "أحدٌ أحد".

اً لها، فلمّا أسلم سعد امتنعت أمُه عن الطعام والشراب حتى يرجع عن دينه، فأبى وثبت على إسلامه ثم قال لها: "يا أمُاه اً بأمُه مُحِب كان سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه بر
تعلمين والله لو كانت لكِ مئةُ نفسٍ فخرجت نفساً نفساً ما تركت ديني هذا لشيءٍ، فإن شئتِ فكلُي وإن شئتِ فلا تأكلُي" ثم أكلت.

ام في أمرٍ لا يرُضي الله تعالى، ولو تقيةً تظاهرُاً، أن يتظاهر بأنه موافقٌ فقط، فقال سُجِن الإمام أحمد رضي الله عنه وأوذي في الله، ثم أدخلوا إليه عمه ليقُنعِه باعتناق رأي الحُك
يا عمّ: "إذا أجاب العالمُِ تقيةً خوفاً من الناس، والجاهل بجهلٍ، فمتى يتبين الدين والحق؟".

كيف تصنعون بحديث خباب بن الأرت:

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو

دٌ برُْدةًَ له في ظلِ الكعَبْةَِ فقَُلنْا: ألا تسَْتنَصِْرُ لنا ألا تدَعْوُ لنَا؟ فقالَ: قدْ كانَ مَن َمَ وهو مُتوَس هِ صَلى اللهُ عليه وسل { شَكوَنْا إلى رَسولِ الل

جُلُ فيحُْفَرُ له في الأرْضِ، فيجُْعَلُ فيها، فيجُاءُ بالمِنشْارِ فيوُضَعُ علىَ رَأسِْهِ فيجُْعَلُ نصِْفَينِْ، ويمُْشَطُ قَبلْكَمُْ، يؤُْخَذُ الر

اكبُِ مِن صَنعْاءَ إلى حَضْرَمَوتَْ، لا ى يسَِيرَ الر هِ ليَتَمِن هذا الأمْرُ، حت بأمَْشاطِ الحَديِدِ، ما دوُنَ لحَْمِهِ وعظَمِْهِ، فَما يصَُدهُ ذلكَ عن دِينهِِ، والل

كمُْ تسَْتعَجِْلوُنَ. } هَ، والذئبَْ علىَ غنَمَِهِ، ولكَنِ يخَافُ إلا الل



كِ؟ فتقول له: "ربيّ وربك الله". ألقى فرعون أولاد ماشطة ابنته، في قدِرٍ فيه زيتٌ مغلي، واحداً تلو الآخر، وهو يسألها مَن رب

لماذا ثبت الملايين من البشر على دينهم؟
أتدرون لماذا ثبت هؤلاء وغيرهم كثير؟ لماذا ثبت الملايين من البشر على دينهم؟ مُذ خلق الله آدم إلى يوم القيامة، رغم كل ما يتعرض له الثابتون على الحق إلى يومنا هذا، من

ر العقول. مِحنٍ، واعتقالٍ، وتخويفٍ، وتجويعٍ، وتعذيب، ويبقى ثابتاً، لعليّ أعُطيكم في هذه الخُطبة سبباً من أسباب ثباتهم، وصمودهم الذي يحُي

ات أو كماليات، جمعها أخٌ كريم حتى تحُفظ فقال: "ضَحِك" الضاد ضروريات، والحاء حاجات، والكاف كماليات. ات، وتحسيني ها الإخوة الكرام: في حياة كلُ مناّ، ضروريات، وحاجي أي

ات: ات وتحسيني في حياة كلُ مناّ ضروريات وحاجي
في حياة كلُ مناّ شيءٌ ضروري، شيءٌ حاجي، شيءٌ كمالي، دون الضروريات يهلكِ الإنسان، اترُك إنساناً بلا ماءٍ، بلا طعامٍ، بلا شراب، أياماً يهلكِ، دون الضروريات يهلكِ الإنسان،

ات لا يهلكِ لكن تصُبحِ حياته شاقةً، أمّا الكماليات فإنها تحُسن الحياة، لكن يمكن للإنسان أن يستغني عنها. دون الحاجي

الماء ضرورة، الطعام ضرورة، لذلك أجاز الشرع لمَن لا يجد ما يأكله، أن يأكل شيئاً يسيراً من لحم الخنزير إن لم يجد غيره، لأن الطعام ضرورة.

جة، لكنها أصبحت جة، يأكل ويشرب، يشتري طعاماً طازجاً ويأكله دون أن يضعه في الثلا ةٌ شديدةٌ أو قليلة، لكن يعيش الإنسان دون ثلاجة في البيت حاجة، دونها هناك مَشق الثلا
ات في البيت. اليوم حاجةٌ من الحاجي

اللوحة التي تعُلق على الجدار، أو الشاشة التي توضَع في صدر البيت، هي من الكماليات.

عت فقره وجدت أنه لا يجد الكماليات، فيعدُ نفسه فقيراً. بالمناسبة هناك إشكالٌ عند البعض بحيث يقول لك: أنا فقيرٌ، فإذا تتب

ات: الفقير هو الذي لا يجد الضرورات وليس الحاجي
ات المُهمة، لكن لا يعُقَل أن تقول أنا فقير، لماذا؟ لأن هاتفي نوعٌ قديم، صدرت هواتفٌ كثيرةٌ بعده ولم أستطع أن أشتريها، الهاتف الفقير هو الذي لا يجد الضرورات، أو بعض الحاجي

ات أو الضروريات. الحديث كماليات، يمكن أن تعيش دونه، فكثيرون من الناس ينظرون إلى فقرهم، لأنهم لا يملكون الكماليات وليس الحاجي

ة وهناك مقاصدٌ تحسينية. مقاصد الشريعة جاءت أيضاً متنوعةً على هذه الثلاثة، فهناك مقاصدٌ في الشريعة ضرورية، وهناك مقاصدٌ حاجي

المقاصد الضرورية في الشريعة الإسلامية خمسة:
المقاصد الضرورية في الشريعة الإسلامية خمسة:

ه سعادة الأبد أو شقاء الأبد، لأنه ليست أياماً تمضي، وإنما أبدٌ مُستمرٌ لا ينقضي، أولاً: حفظ الدين، وهنُا دخلنا في الموضوع، أول ما جاءت الشريعة به أن تحفظ دين الناس، لأن
فكل ما جاء من أوامرٍ في الشريعة، جاء لحفظ دين الناس.

الضرورة الثانية: هي حفظ النفس، لذلك شُرعِ القِصاص.

م الله الخمر لحفظ عقل الإنسان، ليبقى متوازناً، يفقَه، يفهمَ، يعَقِل. الضرورة الثالثة: ثم جاءت الشريعة لحفظ العقل، فحر

م ليحفظ أعراض الناس. م النظر المُحر م قذف المُحصنات، وحر م الله الزنِا، وحر والضرورة الرابعة: هي حفظ العرِض، لذلك حر

م الإسلام السرقة، و الغش، والاحتكار، وأكل أموال الناس بالباطل، هذه الخمسة هي الضروريات في الشريعة، أن يحُفَظ دين والضرورة الخامسة: حفظ المال، لذلك حر
الناس، وأن تحُفَظ أنفسهم، وأن تحُفَظ عقولهم وأعراضهم وأموالهم، هذه هي الضروريات.

هل الدين ضرورة؟
هل الدين ضرورة؟ سؤال؟ هل يمكن أن يحيا الناس دون دين؟

ن بها، هو هواءٌ نستنشقه، فإن توقفنا عنه أصبحنا أمواتاً غير أحياء، كما قال تعالى في كتابه الكريم. الدين ضرورة، وحفظه ضرورة، هو ليس زينةً تتزي

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو

(صحيح البخاري)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
قُونَ(179) كمُْ تتَ وَلكَمُْ فِي القِْصَاصِ حَياَةٌ ياَ أوُليِ الأْلَبْاَبِ لعَلَ

(سورة البقرة)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
انَ يبُعْثَوُنَ(21) أمَْوَاتٌ غَيرُْ أحَْياَءٍ ۖ ومََا يشَْعرُُونَ أيَ

(سورة النحل)



الدين ضرورة لتستقيم حياة الناس ولتستقيم آخرتهم:
المرء من غير دينٍ لا قيمة له عند الله، الدين ضرورة لتستقيم حياة الناس، ولتستقيم آخرتهم، هو ضرورةٌ في الدنيا وضرورةٌ في الآخرة، لا يمكن أن تصلح حياة الناس بشكلٍ

حقيقيٍ متكاملٍ دون دين.

اب المعروفين من أصولٍ صينية لكنه أمريكي، عاش ومات في أمريكا، ودرََسَ ودرس في أهم جامعاتها، توفي قبل ثلاثين سنةً تقريباً، هذا الرجُل له كتابٌ، طبعاً هو ليس أحد الكتُ
مسلماً، لكنه اقترب بفكره وكتاباته من الدين الحقّ بشكلٍ عام.

كتابه عنوانه: "لماذا الدين ضرورةٌ حتمية"، مما يقول فيه قال: لا يمكن للوجود الدنيوي بسبب محدوديته وتناهيه، الدنيا والوجود الدنيوي يتناهى، يبدأ الإنسان صغيراً، يشب، يبدأ
العداد بالتنازُل إلى الموت، كل شيء، الشجرة تورقِ ثم تصّفَر ثم تذبلُ.

ع إلى شيءٍ آخر غير الدنيا، قال: عٌ وتوقعٌ نحو الأكثر، يتطل قال: لا يمكن للوجود الدنيوي بسبب محدوديته وتناهيه، أن يشُبعِ قلب الإنسان بشكلٍ كامل، هناك في فطرة الإنسان تطل
هذا التطلع يوحي بقوةٍ بوجود شيءٍ تحاول الحياة أن تصل إليه، تماماً مثلما تشُير أجنحة العصافير إلى وجود الهواء، أنت لا ترى الهواء، ولكن جناحا العصفور يقولون لك هناك هواءٌ

كيف سيطير، وكذلك كما تنحني أزهار دوار الشمس نحو الضياء، تتجه إلى شيءٍ آخر.

ج شوق الإنسان إليها، وتشُبعِ روحه وتملؤها هي الله، هناك شيءٌ يتعلق به الإنسان لا يدري لماذا؟ الآن قد يصل وقد لا يصل، نحن ولله الحمد وصلنا، ثم يقول: إن الحقيقة التي تهُي
غيرنا من المشركين وصل البعض إلى الأصنام، فملأوا فراغهم الروحي باللات والعزة.

بعض الشعوب اليوم تملأ فراغها وحاجتها إلى الدين بمخلوقٍ مثلها:
اليوم شعوبٌ في الأرض، تملأ فراغها وحاجتها المُلحة إلى الدين، بمخلوقٍ مثلها فيعبدون البقر، لكن يتوجه إلى شيءٍ لأنه يشعرُ بنقصٍ في داخله، يحتاج إلى دين، لأن الدين ضرورة،

ع إلى ما بعد الموت، فالمُسلم وقبله مَن كان على شريعة سيدنا عيسى، وقبله من كان على شرائع الأنبياء الحياة المادية لا تكفي، لأن هناك نهاية وهناك موت، والإنسان يتطل
السابقين، وصلوا إلى الله الواحد الأحد، الفرد الصمد، وعبدوه حق عبادته، فملأ فراغه الروحي واستعد للقاء ربه.

ها الإخوة الكرام: لو قال قائلٌ: إن حياة الناس تستقيم دون الدين، تستقيم بالقوانين، بعض البرامج الدينية التي كانت تعُرَض على الشاشات، كانت توصِل رسالةً سلبيةً من حيث أي
لم يرُدِ مَن أنشأها.

الرسالة السلبية تقول: انظرُ إلى الغرب يعيش من غير دين، لكنه يعيش، انظرُ إلى تفرقنا وتشرذمنا ثم انظرُ إلى وحدتهم، انظرُ إلى الأوساخ في طرُقاتنا ثم انظرُ إلى نظافة
طرُقاتهم، وهذا حقّ، انظرُ إلى قوانين السير في بلادنا وإلى قوانين السير في بلادهم، نرجو أن يأتي اليوم الذي تكون فيه شوارعنا نظيفةً، بدافعٍ من ديننا أكثر من القوانين، وأن

د فيه بقوانين السير، بدافعٍ من ديننا قبل القوانين. نصل إلى اليوم الذي نتقي

مشكلة بعض البرامج الدينية أنها عرَضَت الظاهر فقط:
لكن هذه البرامج أوصلتَ رسائل سلبية بالعقل الباطن للناس، بأنه يمكن أن نحيا من غير دين، الحياة تستمر وتستقيم، الآخرة شيءٌ آخر يا أخي، لكن الحياة تستقيم من غير دين،

ما مشكلة هذه البرامج؟ أنها عرَضَت الظاهر فقط، والناس الذين لا يعيشون هناك لا يعرفون المشكلة في حقيقتها، لا يعلمون مشكلة المواطن الذي يعيش في الغرب، ولا يعلمون
ة، ولا يعلمون شيوع المُخدرات، ولا انتشار الجريمة، ولا عقوق الأبناء، ولا أشياء كثيرة من الطهارة والنظافة الداخلية وغير ذلك إلى آخره.. لا يعلمون إلا ارتهانه للقروض الربِوي

الظاهر، فيظن الناس بأن الإنسان يمكن أن يعيش من غير دين.

الحقيقة أن الدين ضرورة، ولا يمكن للإنسان أن يعيش بغير دين، والقانون يمكن أن يحُل محل الدين في ضبط حركة الناس، لكن بشكلٍ جزئيٍ جداً جداً.

العقيدة تضبط حركة الناس بخالقهم:
ها الإخوة الكرام: الدين عقيدةٌ وشريعة، أو قلُ إيمانٌ وسلوك، أو قلُ مُنطلقاتٌ نظرية وتطبيقاتٌ عملية، من أجل ذلك العقيدة تضبط حركة الناس بخالقهم، وهل هناك في أي

القوانين ما يضبط حركة الإنسان بخالقه؟ أحُب الله، أخاف الله، أرجو رحمته، أفعل ذلك من أجله، لا يوجد في القوانين مَن يصنع ذلك.

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
سَندةٌَ ۖ يحَْسَبوُنَ كلُ صَيحَْةٍ علَيَهْمِْ همُُ العْدَوُ فاَحْذرَْهمُْ قاَتلَهَمُُ هُمْ خُشُبٌ مَوإَذِاَ رَأيَتْهَمُْ تعُجِْبكَُ أجَْسَامُهمُْ ۖ وإَنِ يقَُولوُا تسَْمَعْ لقَِولْهِمِْ ۖ كأَن

ىٰ يؤُفْكَوُنَ(4) هُ ۖ أنَ الل

(سورة المنافقون)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
أمَْ تحَْسَبُ أنَ أكَثْرََهمُْ يسَْمَعوُنَ أوَْ يعَقِْلوُنَ إنِْ هُمْ إلاِ كاَلأْنَعَْامِ ۖ بلَْ هُمْ أضََل سَبيِلاً(44)

(سورة الفرقان)



كيف تضبط حركة الناس بالخالق من خلال القانون؟ مستحيل، الشريعة تضبط حركة الإنسان مع نفسه، وحركة الإنسان مع الآخرين، هل يمكن للقوانين أن تضبط حركة الإنسان مع
نفسه؟ أن يحُاسِب نفسه قبل أن ينام، يصدرُ مرسومٌ تشريعي، على جميع المواطنين مُحاسبة أنفسهم قبل النوم! لا يمكن، ومُجاهدة نفسِهم لحملها على الطاعات، لا يمكن، تبقى

القوانين في الجزء الثالث وبشكلٍ جزئي، بحيث تحاول قدر الإمكان أن تضبط علاقة الناس فيما بينهم، وهذا شيءٌ جيد.
الله يزَع بالسلطان ما لا يزَع بالقرآن" كما قال سيدنا عثمان بن عفان، لكن تبقى القوانين عاجزةً عن أن تحُل" ويجب أن يكون هناك قوانينٌ صارمة في كل الدول، لأن

الوالدين في الدين، في القانون لا يستطيع أن يلُزمِه أن يبر ِمكان الدين، لأنها لا تستطيع أن تضبط لا علاقة الإنسان بخالقه، ولا علاقته بذاته، ولا علاقةً كاملةً بالناس من حوله، بر
والديه، بأن يصِل أرحامه، لا يرُيد أن يصِل أرحامه من ذا الذي يلُزمِه؟ الشريعة فقط هي التي تلُزمِ الناس.

الدين عقيدةٌ وشريعة والإسلام يربطِ بينهما:
ها الإخوة الكرام: لمّا قلُنا الدين عقيدةٌ وشريعة، الإسلام يربطِ بينهما، انظروا إلى قوله تعالى: لذلك أي

هذه عقيدة، يكُذب بالدين، لا يريد الدين، قال:

ُذِي يدَعينِ(1) فَذلَٰكَِ البُ باِلدَذِي يكُذب بالدين، إذاً ليس هناك يومٌ آخر، وليس هناك حساب، فيسُيء إلى مخلوقٍ ضعيفٍ يتيمٍ أمره الله بالإحسان إليه (أرََأيَتَْ الهو نفسه يكُذ
اليْتَيِمَ(2)).

(لاَ إلِهََٰ إلاِ أنَاَ) عقيدة، (فَاعْبدُوُنِ) شريعة.

(مَن كانَ يؤُْمِنُ باللهِ واليوَمِ الآخِرِ) عقيدة، (فَليْقَُلْ خَيرًْا أوْ ليِصَْمُتْ) شريعة.

(مَن كانَ يؤُْمِنُ باللهِ واليوَمِ الآخِرِ) عقيدة، (فلا يؤُْذِ جارَهُ) سلوك.

(مَن كانَ يؤُْمِنُ باللهِ واليوَمِ الآخِرِ) إيمان، (فَليْكُرِْمْ ضَيفَْهُ) سلوكٌ عملي.

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو
ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
ذيِ يكُذَبُ باِلدينِ(1) أرََأيَتَْ ال

(سورة الماعون)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
ذيِ يدَعُ اليْتَيِمَ(2) فذَلَٰكَِ ال

(سورة الماعون)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
هُ لاَ إلِهََٰ إلاِ أنَاَ فاَعبْدُوُنِ(25) سُولٍ إلاِ نوُحِي إلِيَهِْ أنَ ومََا أرَْسَلنْاَ مِن قبَلْكَِ مِن ر

(سورة الأنبياء)

هِ واليوَمِ الآخِرِ فلا يؤُذِْ جارَهُ، ومَن كانَ يؤُْمِنُ باللهِ واليوَمِ الآخِرِ فَليْكُرِْمْ ضَيفَْهُ، ومَن كانَ يؤُْمِنُ باللهِ واليوَمِ { مَن كانَ يؤُمِْنُ بالل

الآخِرِ فَليْقَُلْ خَيرًْا أوْ ليِصَْمُتْ }
(صحيح البخاري)



كل عقيدةٍ سليمة ينتجُ عنها سلوكٌ سليم وكل عقيدةٍ فاسدة ينتجُ عنها سلوكٌ فاسد:
يربطِ الإسلام بين العقيدة والشريعة، فكل عقيدةٍ سليمة ينتجُ عنها سلوكٌ سليم، وكل عقيدةٍ فاسدة ينتجُ عنها سلوكٌ فاسد.

لو اعتقد الإنسان أن الله أجبره على المعصية، سيبقى على المعصية، لأن الله أجبرني لا يمكن أن أفعل شيئاً، اعتقادٌ خاطئ.

ة كل مَن يملكِ هويةً مكتوبٌ عليها في الخانة مُسلمٌ، لو أعتقد إنسانٌ أن النبي صلى الله عليه وسلم، سيشفَع لأمُته والشفاعة حقّ، سيشفَع لأمُته بغير قيدٍ أو شرط، سيدخُل الجن
النبي صلى الله عليه وسلم يشفَع له، لو أعتقد ذلك لن يعمل.

ة، وماذا نفعل بحديثه صلى الله عليه وسلم يقول: ة وانتهى الأمر، النبي صلى الله عليه وسلم سيأخذنا جميعنا إلى الجن ثم بعد ذلك إلى الجن

روا وبدلوا، اعتقادٌ خاطئ، الشفاعة حقّ، لكنه فهمها خطأً، فنتج عنها سلوكٌ خاطئ. غي

ة تموت وحدها ولا يفعلون شيئاً وهمُ قادرون، عقيدةٌ فاسدة، لا يعتقدون بوجود الحُكاّم في الغرب يعتقدون أنه لا إله، فيبُيدون الشعوب كاملةً، يقصفون شعوباً بأكملها، يتركون غز
ة وغيرها من بلاد المسلمين، فالعقيدة مربوطةٌ بالسلوك. إلهٍ سوف يحُاسبهم، وإلا لنهضوا وساعدوا غز

القانون دائماً يعتمد الرادع الخارجي بينما شرع الله يعتمد الوازع الداخلي:
ها الكرام في القانون، أن القانون دائماً يعتمد الرادع الخارجي، بينما شرع الله يعتمد الوازع الداخلي، فأنا أنطلقِ من واجباتي لأن الله أمرني، هناك شيءٌ في داخلي الأمر الآخر أي

ان بين أن تنطلقِ من رادعٍ خارجي أو من وازعٍ داخلي. يدفعني لفعل الخيرات وترك المُنكرات، وليس كاميرا تصُورّني فأقف عند إشارة المرور، أفعل ذلك بوازعٍٍ داخلي، وشت

آخر زعماء الاتحاد السوفيتي، في منتصف ثمانينيات القرن الماضي، بعد أن صار هناك انتشارٌ غير مسبوق للخمر في الاتحاد السوفيتي، وأدى إلى أعداد وفياتٍ بالملايين، ونفقات
دَ أسطولٌ من الجنود لمُراقبة البيوت ومُراقبة بحيث أصبحت تستغرق عشُر الناتج المحلي، فرض قانوناً يمنع فيه الخمر في البلاد، ضُبطت الحدود، أتُلفِت الخمور الموجودة، جُن

الحانات، ومراقبة كل شيء، إلى آخر ما هنالك، أدت هذه الإجراءات الصارمة، والتي أنُفِق عليها الملايين لضبط الحدود ومنع التهريب، إلى تقليل عدد الوفيات إلى الرُبع، استفادوا،
قل عدد الوفيات الناتجة عن شُرب الخمور.

المُفاجأة كانت بعودة الوضع على ما كان عليه بل أسوأ، بعد انهيار الاتحاد السوفيتي، حيث زاد عدد الوفيات بنسبةٍ وصلت إلى أربعين بالمئة، في الأعوام الأربعة التي أعقبت انهيار
الاتحاد السوفيتي، وما تزال إلى اليوم، أمّا الإسلام فقال:

قالوا: قد انتهينا، وأفرَغ كل الناس ما في آنيتهم من الخمور، وما تزال بلاد المسلمين بعد أكثر من ألفٍ وأربعمئة سنة، هي الأقل انتشاراً في الخمور بدافعٍ إيمانيٍ داخلي، رغم أن
القوانين لا تمنع، بل الإعلانات والدراما تشُجع، ورُغم أن الحدود لا تقُام على شارب الخمر، لكن ما تزال بلاد المسلمين حتى اليوم بالوازع الداخلي، أقل نسبةً بكثيرٍ من بلاد الغرب

ها الكرام. في شرب الخمور، بدافع خوفٍ من الله وإيمانٌ بالله، فهذا هو الدين أي

الدين تهون أمامه المُهجَ والأرواح إنه سعادة الأبد أو شقاء الأبد:
ته لأمُه، لماذا وقفت ماشطةُ موقفاً لا يقفه الرجال، وهي ترى أبناءها في النار؟ لماذا صمد عرفتم الآن لماذا ثبت بلال على دينه؟ لماذا صمد سعدُ بن أبي وقاص رغم كل محب

ر ولم يبُدل؟ لماذا أوذي رسول الله صلى الله عليه وسلم في الطائف، وحُبس في الشِعب ثلاث سنواتٍ يأكلون ر؟ لماذا أوذي موسى فلم يغُي يوسف في السجن ولم يبُدل ولم يغُي
أوراق الشجر، وما تنازلوا عن دينهم قيدَ أنُمُلة؟ لأنهم كانوا يعتقدون أن الدين ضرورة، لأن الدين لا يمكن الاستغناء عنه، تهون أمامه المُهجَ والأرواح، إنه سعادة الأبد أو شقاء الأبد، لا

تستقيم حياة الناس بغير دين، ولا تستقيم آخرتهم بغير دين.

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو
ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل

هِ مَا لاَ تعَلْمَُونَ(80) هُ عهَدْهَُ ۖ أمَْ تقَُولوُنَ علَىَ الل هِ عهَدْاً فلَنَ يخُْلفَِ الل خَذتْمُْ عِندَ الل عْدوُدةًَ قلُْ أتَ امًا مَأي ِارُ إلاناَ الن وَقَالوُا لنَ تمََس

(سورة البقرة)

كَ لا تدَرْيِ ما عمَِلوُا بعَدْكََ، فأقوُلُ: سُحْقًا سُحْقًا لمَِن بدَلَ بعَدْيِ } ي، فيقَُالُ: إن همُْ مِن { إن
(صحيح مسلم)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
يطْاَنُ أنَ مَا يرُيِدُ الش كمُْ تفُْلحُِونَ(90) إنِ يطْاَنِ فاَجْتنَبِوُهُ لعَلَ نْ عمََلِ الشمَا الخَْمْرُ واَلمَْيسِْرُ واَلأْنَصَابُ واَلأْزَْلاَمُ رجِْسٌ م ذيِنَ آمَنوُا إنِ هاَ ال ياَ أيَ

هِ وعَنَِ الصلاَةِ ۖ فهَلَْ أنَتمُ منتهَوُنَ(91) يوُقعَِ بيَنْكَمُُ العْدَاَوةََ واَلبْغَضَْاءَ فيِ الخَْمْرِ واَلمَْيسِْرِ ويَصَُدكمُْ عنَ ذكِرِْ الل

(سورة المائدة)



ها الإخوة الكرام: حاسبوا أنفسكم قبل أن تحُاسبوا، وزنِوا أعمالكم قبل أن توُزن عليكم، واعلموا أن مَلكَ الموت قد تخطانا إلى غيرنا وسيتخطى غيرنا إلينا فلنتخذ حذرنا، الكيس أي
من دان نفسه وعمل لمَِا بعد الموت، والعاجز من أتبع نفسه هواها وتمنىّ على الله الأماني، واستغفروا الله.

الحمد لله رب العالمين وأشهد أن لا إله إلا الله ولي الصالحين، اللهم صل على سيدنا محمدٍ وعلى آل سيدنا محمد، كما صليت على سيدنا إبراهيم وعلى آل سيدنا إبراهيم، وبارك
على سيدنا محمدٍ وعلى آل سيدنا محمد، كما باركت على سيدنا إبراهيم وعلى آل سيدنا إبراهيم في العالمين إنك حميدٌ مجيد.

ها الإخوة الأحباب: دخل شعبان، وكما قال النبي صلى الله عليه وسلم: أي

فاغتنموا هذا الشهر الكريم بالصيام والصدقة والعمل الصالح، فإنه شهرٌ مُباركٌ، فيه الخير العميم، وهو مُمهدٌ لاستقبال رمضان.

الدعاء:
يت، وبارك لنا فيما أعطيت، وقنِا واصرفِ عناّ شر ما قضيت، فإنك تقضي بالحق ولا يقُضى عليك، إنه لا يذل من واليت نا فيمن تول اللهم اهدنِا فيمن هديت، وعافنِا فيمن عافيت، وتول

ولا يعز من عاديت، تباركت ربنا وتعاليت، فلك الحمد على ما قضيت، ولك الشكر على ما أنعمت وأوليت، نستغفرك ونتوب إليك.

اللهم اغفر للمسلمين والمسلمات، الأحياء منهم والأموات، إنك يا مولانا سميعٌ قريبٌ مجيبٌ للدعوات.

ة توفنا، نلقاك وأنت راضٍ عناّ. اللهم برحمتك عمُنا، واكفنا اللهم شر ما أهمنا وأغمنا، وعلى الإيمان الكامل والكتاب والسُن

اللهم بفضلك ورحمتك أعلِ كلمة الحق والدين، وانصُر الإسلام وأعز المسلمين.

اللهم مَن أراد بالإسلام والمسلمين خيراً فوفقه لكل خير، ومَن أراد بهم غير ذلك فاكفنيه بما شئت يا أرحم الراحمين.

ة وما قرب إليها من قولٍ وعمل، ونعوذ بكَ من النار وما قرب إليها من قولٍ وعمل. ا نسألك الجن اللهم إن

اللهم لك الحمد على ما أنعمت به علينا من نعمة الغيث من السماء، فأتمّ اللهم نعمتك وفضلك وكرمك يا أرحم الراحمين.

ة فرجاً قريباً عاجلاً، نسألك لهم تمكيناً يا أرحم الراحمين، نسألك لعدوهم هلاكاً يا كريم. اللهم إناّ نسألك لأهلنا في غز

دهَم ومن وقف معهم في سر أو علن. اللهم مُجري السحاب، مُنزلِ الكتاب، هازمِ الأحزاب، سريع الحساب، اهزمِ الصهاينة المُعتدين ومَن والاهم ومَن أي

اجعل بلادنا وبلاد المسلمين أمناً سخاءً رخاءً وسائر بلاد المسلمين، والحمد لله رب العالمين.

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو
هورِ ما تصومُ شعبانَ، قال: ذاك شهرٌ يغفَلُ الناسُ عنه بين رجب ورمضانَ، قلتُ: يا رسولَ اللهِ، لم أرَك تصومُ من شهرٍ من الش }

وهو شهرٌ ترُفعُ فيه الأعمالُ إلى رب العالمين، وأحُِب أن يرُفعَ عملي وأنا صائمٌ }
(أخرجه النسائي وأحمد)


