فَمَن يُرِدِ أَللّهُ أَن يَهُدِيهُ ويَشَرَحْ صَدْرَهُ ولِلْإِللّهُ لَكُمْ وَمَن يُرِدُ أَن يُضِلّهُ ويَجْعَلُ صَدْرَهُ وضِيقًا حَرَجًا كَأَنّهَا يَصَّعَدُ فِي ٱلسَّمَآءُ كَذَالِكَ يَجْعَلُ ٱللّهُ ٱلرِّجْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ هَ وَهَذَا صِرَطُ رَبِّكَ مُسْتَقِيمً أَقَدُ فَصَّلُنَا الْاَينَتِ لِقَوْمٍ يَذَ كُرُونَ هَ هُ لَهُمْ دَارُ ٱلسَّلَمِ عِندَ الْاَينَتِ لِقَوْمٍ يَذَ كُرُونَ هَ هُ لَهُمْ دَارُ ٱلسَّلَمِ عِندَ

# إرادة الله عز وجل - يوم الحشر

(006) سورة الأنعام

اللقاء السابع عشر من تفسير سورة الأنعام - شرح الآيات 125 - 130

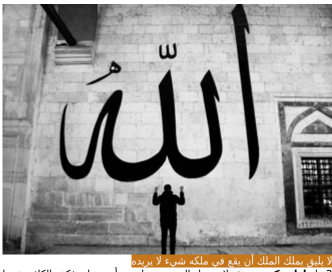
2023-11-04

بسم الله الرحمن الرحيم، الحمد لله رب العالمين، والصّلاة والسّلام على نبينا الأمين، وعلى آله وأصحابه أجمعين. اللَّهم علّمنا ما ينفعنا، وأنفعنا بما علّمتنا، وزدْنا علماً وعملاً مُتقبّلاً يا رب العالمين، وبعد: هذا هو اللقاء السابع عشر من لقاءات سورة الأنعام ومع الآية (125) وهي قوله تعالى:

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ فَمَن يُرِدِ □للَّهُ أَن يَهْدِيَهُ□ يَشْرَحْ صَدْرَهُ□ لِلْإِسْلَمِ □ وَمَن يُرِدْ أَن يُضِلَّهُ□ يَجْعَلْ صَدْرُهُ□ ضَيِّقًا حَرَجًا كَأَثَّمَا يَضَّعَّدُ فِى □لسَّمَآءِ كَذَٰلِكَ يَجْعَلُ □للَّهُ □لرِّجْسَ عَلَى □لَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ (125)

الحقيقة أن هذه الآية الكريمة قد يُشْكل فهمها على غير طلاب العلم وأما على طلاب العلم فهي واضحة، ربنا -جلّ جلاله- له إرادة وإرادته تنقسم إلى قسمين؛ من **صفاته أنه مُر**يد **-جلّ جلاله- وإرادته تنقسم إلى قسمين: إرادة كونية، وإرادة شرعية.** 

1-وأما **الإرادة الشرعية: فهي ما يريده ويحبه ويرضاه** كإيمان المؤمن وإحسان المحسن هذه إرادة شرعية.



2-وله إرادة كونية: هذه لا ترتبط بالضرورة بما يحبه أو يرضاه، فكفر الكافر يقع بإرادة الله لكن بإرادته الكونية وليس بإرادته الشرعية؛ لأنه لا يليق بملك الملك -جلّ جلاله- أن يقع في ملكه شيء لا يريده، قد يقع في ملكه هي المسبى الذي يوظفه الخالق للخير يقع في ملكه شيء لا يردناه أو لا يحبه لكنه يربد أن يقع، ربنا -جلّ جلاله- يربد أن يقع الشر أحياناً؛ الشر النسبي الذي يوظفه الخالق للخير المطلق، ما يحدث اليوم على أرض غزة يحدث بإرادة الله، المشافي التي تُقصف تقصف تقصف المال ليس بأمره ولا برضاه، هو لا يرضى عن ذلك-جلّ جلاله- ولا يأمر به لكنه يربده؛ بمعنى أنه يسمح لأعدائه المتكبرين المتغطرسين أن يُفرغوا حقدهم وغلهم، وأن يفعلوا ما يبدو للناس أنهم يفعلون ما يشاءون، وفي الوقت نفسه يتخذ من عباده المؤمنين شهداء يرفعهم إلى منازل عالية بكفّر عنهم خطيئاتهم ويرفع درجاتهم، فكل ما يحدث في الكون يحدث بإرادة الله، ولا يليق في ملك الملك أن يقع في ملكه شيء لا يريده (فقن أن شهداء يربده (فقن الحق له، يُرد الله تعالى الهداية بشخص فشرح صدره؛ بمعنى أنه وسّع صدره لقبول الحق، يوسع صدره لشيء المسادة لشيء يهيئه لقبول الحق، وبعد حين يجعل قلبه متعلقاً بألحق، كان بعض العارفين يقول:" يا رب نخشى ألا تثيبنا على طاعاتنا لأننا نفعل ما تهوى أنفسنا" أي هو يقوم إلى الصلاة لشيء يجبه حاله "أرحنا بها يا بلال" فمن شدة ما شرح الله صدره للحق والخير أصبح يفعله حباً وكرامة لا تكليفاً، فأصبح يخشى على نفسه ألا يثاب عليه لأنه يفعل شيئاً يحبه، ومن هنا جاء في الحديث:

لا يؤمنُ أحدُكم حتَّى يكونَ هواه تبعًا لما جئتُ به }
 (أخرجه ابن أبي عاصم، والخطيب، والبيهقي باختلاف يسيرعن عبد الله بن عمرو)

أي الإيمان الكامل المطلق، **(حتَّى يكونَ هواه تبعًا لما جئتُ به)** يحب الخير، يحب الحق، يحب أهل الحق، فهذا منشرح الصدر أيضاً، فالله تعالى يهدي عباده، بدايةً يهدي كل عباده، كل العباد هداهم الله؛ بمعنى أنه دلهم على الطريق، الهداية بمعنى الدلالة هذه حصلت لجميع الخلق، قال تعالى:

> بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ إِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُدَىٰ (12)

(سورة الليل)



لحدق النه عا**ري بيدايه حديه** تكفّل الله بهداية خلقه، الآن الذين استجابوا هداهم هداية التوفيق وهي المعنية في هذه الآية (فَمَن بُرد □للَّهُ أَن بَهْدِيَهُ□ بَشْرَحْ صَدْرَهُ□ لِلْإِسْلُمِ) لماذا شرح صدر هذا للإسلام وجعل صدر هذا ضيقاً حرجاً، انتقاء؟ معاذ الله، حاشا لله تعالى أن ينتقي من عباده صنفاً يهديهم هكذا، وصنفاً يضلهم هكذا ثم يُدخل المهتدين الجنة والضالين الناًر، وعندها- والعياذ بالله- تكون للناس حجة على الله، يقول: "يا رب، هديته ولم تهدني"، لا، يهدي من أراد الهداية وبضل من أراد الضلالة، فالهداية منه والإضلال منه.

### بِسْم اللَّـهِ الرَّحْمَـٰنِ الرَّحِيمِ وَ[لَّذِينَ |هْتَدَوْأُ رَادَهُمْ هُدًى وَءَاتَلْهُمْ تَقْوَلٰهُمْ(17)

(سورة محمد)

بِسْمِ اللَّـهِ الرَّحْمَـٰنِ الرَّحِيمِ إِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ□ يُقَوْمِ لِمَ تُؤْذُونَنِى وَقَد تَّعْلَمُونَ أَنِّى رَسُولُ ∏للَّهِ إِلَيْكُمْ □ **فَلَمَّا زَاغُواْ أَزَاغَ ⊡للَّهُ فُلُوبَهُمْ** □ وَ⊓للَّهُ لَا يَهْدِى ⊡لْقَوْمَ ∏لْفُسقينَ (5)

(سورة الصف)

(فَمَن يُرِدٍ اللَّهُ أَن يَهْدِيَهُ∏ يَ<mark>شْرَحْ مَنْدَرُهُ)</mark> بِهيئه لقبول الحق ثم يحبب الحق إليه ويزينه في داخله، فتجده منقاداً للحق، يحب الحق وأهل الحق، ومن يرد أن يضله لأنه أراد الضلالة وسعى إليها، فأراد الله له الضلالة ولم يأمره بالضلالة ولم يرضَ له الضلالة، كقوله تعالى:

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَاٰنِ الرَّحِيمِ إِن تَكْفُرُواْ فَإِنَّ اللَّهَ غَنِ**تٌ عَنكُمْ | وَلَا يَرْصَىٰ لِعِبَادِهِ الْكُفْرَ | وَإِن نَشْكُرُواْ يَرْصَهُ لَكُمْ |** وَلَا تَزِرُ وَازِرَهٌ وِزْرَ أُحْرَىٰ | ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُم مَّرْجِعُكُمْ فَيُشِنْكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ إِنَّهُ الْعَلِيْنِ إِذَاتِ الصَّدُورِ (7)

(سورة الزمر)



فهو لا يرض لعباده الكفر والضلال، ولكنه يريده لمن أراد الضلال فيريد الله له الضلال (وَمَن يُبِرْدُ أَن يُضِلَّه الِيَجْعَلْ صَدَّرَه الْ صَبِّقَا عَرَبًا كَأَنَّما يَصَعَّدُ فِي السَّمَاءِ) الصدر عنه بعد بني النسان بلا يختلف بين إنسان وآخر، كيف يضيق الصدر؟ أنت تتزوج، في بداية زواجك تأخذ بيناً من غرفتين، تقول: يكفيني أنا وزوجي، يأتيك ولد صغير، تقول: البيت جيد، ولدان ثلاثة، تقول: ضاق البيت بي، البيت ما عاد يتسع لوجود أشخاص جدد في داخله، وعندما يمتئل قلب هذا الإنسان بالضلال فيصح صدره ضيقاً لا يقيل الحق، ويصبح حرجاً والحرج أعلى من الضيق، حرّج عليه كذا أي ضيّقه عليه وربما منعه منه، (صَيِّقًا حَرَجًا) أي بدأ بالضيق ثم بالحرج كأنه قال: ضيقاً أشد ضيق ممكن، قال: (كَأَنَّما يَصَّعَدُ في السَّمَاءِ) أي كأنما يتكلف أمراً لا يطيقه، الإنسان لا يطيق أن يضّعد في السماء، يطيق أن ينزل إلى الأرض وفق قانون الجاذبية الإنسان إذا نزل عن السُّلم ينزل بسهولة، إذا أراد أن يصعد بصعوبة؛ لأن قانون الجاذبية يجذب الأشياء إلى الأسفل، فإذا خالف القانون وصعد فإلى الأرض وفق قانون الجاذبية الإنسان إذا نزل عن السُّلم ينزل بسهولة، إذا أراد أن يصعد بصعوبة؛ لأن قانون الجاذبية يجذب الأشياء إلى الأسفل، فإذا خالف القانون وصعد فإنه يجد صعوبة في الصعود، وقال: (يَصَّعَدُ) للدلالة على أنه صعود بعد صعوبة في الصعود يحاول بمشقة وكأن إنساناً يتسلق الجبل، انظر إلى هذه الصورة (كَأَنَّما يَصَّعَدُ في الغيبيات، إذا كان يقلب في الهاتف، و برز له مقطع فيديو يتحدث عن يطيقه، فإذا جلس في مجلس فيه خير، فيه علم يقول لك: ما استطعت أن أجلس يأخي، هؤلاء يتكلمون في الغيبيات، إذا كان يقلب في الهاتف، و برز له مقطع فيديو يتحدث عن عنوجر بيداً نفسه بالتضيق إلى أن سمرحاء معينة ربما المتود أن نفسرها تفسيراً علمياً إلى أن الإنسان عندما يصّعد في السماء فإنه يقل الأكسجين، كلما ينزلنا إلى الأرض يكون أكثر، فإذا صعت في مرحلة معينة ربما الطيارات بالأكسجين، فإنه يضيق صدره ضيقاً عظيماً حتى يفقد وعيه، فإنما الذي فهمه الصحابة منها ومن بعدهم بأن الإنسان يتكلف شيئاً لا يطيقه الصادر في المساء عند انخفاض الأكسجين كما يفعلون في الصعود، فكيف يصعد فيحمل نفسه شيئاً لا يطيقه عند الخواض الكيف عند الجهاد، قال:

#### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَاٰنِ الرَّحِيمِ يُأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ **مَا لَكُمْ إِذَا قِيلَ لَكُمُ النِفِرُواْ فِى سَبِيلِ اللَّهِ النَّافَلُثُمْ إِلَى الْأَرْضِ ا** أَرَضِيتُم بِالْحَيَاٰةِ الثَّيْنَا مِنَ الْءَاخِرَةِ فَمَا مَتْغُ الْحُيَاٰةِ اللَّيْنَا فِي الْأَقَاخِرَةِ إِلَّا قَلِيلٌ (38)

(سورة التوبة)

فسمّى القعود في الأرض تثاقلاً، وهو أنه الأيسر على الإنسان أن يجلس في الأرض لأنه هو وفق قانون الجاذبية، ولكنه لما ترك معالي الأمور، لما ترك الخير، ترك كلمة الحق، ترك الجهاد بماله أو بنفسه فهو مُثنّاقل إلى الأرض يريد الحياة الدينيا ولا يريد الحياة العليا، قال: (كَذَٰلِكَ) أي كحال هذا الذي يضّعد في السماء (كَذُلِكَ يَجْعَلُ □للَّهُ □لرِّجْسَ عَلَى □لِّيْرِينَ لَا يُؤْمِنُونَ) أي كما أنه أضلهم وحجب عنهم الحق عندما رفضوا الحق فأصبحوا لا يطيقونه (عَلَى □لَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ) بالله تعالى، واستحقاقهم للعذاب هنا دليل واضح على أنهم هم من أعرضوا عن الحق، وأن الله أضلهم تجسيداً لرغبتهم التي أرادوها وهي الصلال،(كَذْلِكَ يَجْعَلُ □للَّهُ □لرِّجْسَ عَلَى □لْدِينَ لَا يُؤْمِنُونَ) ثم يقول تعالى:

#### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَاٰنِ الرَّحِيمِ وَهٰذَا صِرْطُ رَبِّكَ مُسْتَقِيمًا [] قَدْ فَطَّلْنَا []لْءَايُتِ لِقَوْمِ[] يَذَّكَّرُونَ (126)



أي إذا أردت أن تكون ممن شرح الله صدره للإسلام فاسلك الصراط المستقيم حتى يشرح الله صدرك للإسلام (وَهُذَا صِرُطُ رَبِّكَ مُسْتَقِيمًا) هذا يعني واضح، أي أنه واضح لا لبس ويه ولا غموض، والصراط هو الطريق السوي لكن مع استوائه أي إمكانية السير فيه قد يكون معوجاً، أما الصراط المستقيم فهو لا اعوجاج فيه، والمستقيم هو أقصر طريق بين بداية ونهاية، (وَهُذَا صِرْطُ رَبِّكَ مُسْتَقِيمًا) أي يصل بك بأسرع ما تتصور إلى الحق، (قَدْ فَصَّلْنًا الْعَايْتِ) أي قد وضحناها وبيناها بشكل لا لبس فيه ولا غموض، (قَدْ فَصَلْنًا الْعَايْتِ) إسواء الآيات القرآنية، أو الآيات الكونية التي تدل على وجود الله، من خلال أفعال التي تدل على وجود الله من خلال أفعال التي تدل على وجود الله من خلال أفعال التي تدكر الفطرة التي فُطر عليها، وأناد في الكون، (قَدْ فَصَّلْنًا الْعُقَمْ القَلْمُ الله وأو الذي أولانكر يدل على أن الإنسان عنده شيء مركوز في داخله فيذّكّره؛ بمعنى أنه يتذكر الفطرة التي فُطر عليها، قال:

#### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ لَهُمْ دَارُ السَّلْمِ عِندَ رَبِّهِمْ الْ وَهُوَ وَلِيُّهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ (127)

هذه جملة اسمية(**لَهُمْ دَارُ □لسَّلُم)** أصلها دار السلام لهم؛ دار: مبتدأ، ولهم شبه جملة: خبر، السلام: مضاف إليه أضيف إلى الدار، (دار السلام لهم) هذا أصل الجملة، ثم جاء الخبر قبل المبتدأ فقال -جلَّ جلاله-: (**لَهُمْ دَارُ □لسَّلُم)** وهذا إشارة إلى أن دار السلام لا يستحقه إلا المؤمنون، فالتقديم والتأخير يفيد التخصيص والحصر والقصر (**لَهُمْ دَارُ** □**لسَّلُم)** كأنه قال: دار السلام لهم وحدهم، وهذا من بلَّاغة اللغة العربية الاختصار، لا داعي لأن نقول: دار السلام لهم وحدهم دون غيرهم،(**لَهُمْ دَارُ □لسَّلُمٍ)** إذاً وحدهم دون غيرهم، أما دار السلام لهم أي ولغيرهم إن لم تنص على خلاف ذلك، كما مر معنا قبل الآيات:

## بِسْمِ اللَّـهِ الرَّحْمَـٰنِ الرَّحِيمِ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يَلْبِسُوَاْ إِيمُنَهُم بِطُلْم**ٍ أَوْلَئِكَ لَهُمُ اَلْأَمْنُ** وَهُم مُّهْتَدُونَ (82)

(سورة الأنعام)



أي لهم وحدهم دون غيرهم، فهذا التقديم والتأخير يفيد الحصر والقصر والتخصيص(لَهُمْ دَارُ □لسَّلُم)، وهذه الدار أوسع من البيت البيت يبيت فيه الإنسان فيسمى بيناً، أما الدار فيها حياته ومبيته، يقول: هذه داري أي نشأت بها، تربيت بها، أعمل بها، أجلس مع أهلي بها وأبيت بها، فكلمة الدار أوسع من البيت وإن كان كل منهما يدل على الآخر، وهذه الدار لا دار سلام بمعنى أنهم يسلمون فيها على أنفسهم من كل مكروه، وهي دار الجنة، والله تعالى هو السلام، ومن أسمائه السلام، وأضاف السلام إلى هذه الدار ليدل على أنها دار لا نكد فيها ولا صخب، في الدنيا مهما كانت الظروف مهيأة للسلام في بيتك؛ المأكل، المشرب، الملبس، الزوجة، الأولاد، لكن شعور السلام الكامل مستحيل في الدنيا، يكفي أن هذه الدار لد تفارقك وقد تفارقك وقد تفارقها، لا يوجد إنسان في الأرض يستطيع أن يقول: هذه الدار لي إلى ما لا نهاية، إما أن تفارقك-نسأل الله السلامة- إن لم تفارقك ببيع أو شراء فإنها تفارق اليوم بعض الناس- نسأل الله لهم الحفظ -بقصف، بزلزال، فهذه ليست دار سلام، لا يسلم الإنسان فيها على نفسه مهما أعدّ فيها، باهتزاز بالأرض تصبح الآلاف المؤلفة من الأبنية أو أما التوم بعض الناس- نسأل الله لهم الحفظ -بقصف، بزلزال، فهذه الدنيا مهما أعددت فيها من وسائل السلام، أما دار الآخرة سلام تسلم فيها لا أحد بطرق بابك ليراجعك بشأن بيع أو شراء الدار، ولا الضرائب، ولا زلزال، ولا قصف، ولا شيء، هذه دار السلام عند الله وهي الجنة، (لَهُمْ دَارُ السَّلَم عِندَ رَبِّهمْ) هذه العندية إذا أحدهم قال: لك عندي مكافأة، فأنت تنظر في هذه الكلمة (عند)، عند من عقول، من هذا الذي تقول؟ إذا قال لك: عند أن يقول لك: عندي، فكلما عظم شأن ما بعد (عند) كان ما فيها أعظم، فكيف إذا قال لهم: دار الإسلام عند ربهم، الرب الذي استحقوا هذه الولاية من ربهم.

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَاٰنِ الرَّحِيمِ وَ**يَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا** يُمَعْشَرَ □لْجِنِّ قَدِ □سْتَكْتُرْتُم مِّنَ □لْإِسِ □ وَقَالَ أَوْلِيَاؤُهُم مِّنَ □لْإِنسِ رَبَّنَا □سْتَمْتُعَ بَعْضُنا بِبَعْضٍ وَبَلَغْنَا أَجَلَنَا □لَّذِيَ أَجَّلُتَ لَنَا قَالَ □لِثَّارُ مَنْوَنْكُمْ خُلِدِينَ فِيهَآ إِلَّا مَا شَآءَ □للَّهُ □ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمُ عَلِيمُ (128)



المعشر هم الأسخاص الذين يعاشرون يعضهم
(وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمُّ) واذكر أيها الرسول لقومك يوم الحشر؛ يوم يجمع الله تعالى وبحشر الخلائق كلهم، يحشر الإنس وبحشر الجن، ثم يخاطب الجن ما الذي يحصل يوم يحشرهم، هذه طرف (يوم) تحتاح إلى شيء مطروف يقع به الطرف، ما هو؟ هو بقول لهم بهذا المعنى يقول الله تعالى: (يُمُعَشِّرَ الْحِنُّ) والمعشر هم الأسخاص الذين يعاشرون يعضهم وقد يتفقون في شيء معشر أنها: ثقال: يا معشر التجاري، (يُمُعَشِّرَ الْحِنْ) والمعشر هم الأسخاص الذين يعاشرون يعضهم وقد يتفقون في شيء عبوا، الجن معشر العالى التجاري، وقد تكون أمه مختلطة فيها من فيها لكن يجمعهم شيء معين فيقال: يا معشر السوريين، أو يا معشر المصريين؛ فالعشرة هي الاختلاط، (يُمُعَشِّرَ الْحِنْ) إستركوا في أنهم غبوا، الجن من الغياب، جن الليل غاب احتفى، الحن اختفوا عن غيير النس فسموا جناً أَرْعُمُّشِرِّ الْحِنْ العلمية أخذتم راحتكم (قد استكتكُوْتُم قُن الأنس) إملالاً ويوسوسة وسوسة وسعداً عن الحقود به مردة الجن شباطين الحن، وليس الجن المؤمنين بدليل (قد استكتكُوْتُم قُن الأنس) إملالاً والمائمة أخذتم راحتكم (قد استكتكُوْتُم مِّن الأنس) إملالاً وسوسة وبعداً عن الحق وحفلات ماذير المؤمنية المعلمة أولوا: (رَبِّنَا السَّتَكُوْتُم مِّنَ الإنس ماذا كان جوأبهم؟ قالوا: (رَبِّنَا السَّتَمَا يعقوا) الستمتع على من الطرفين الإنسان على والإنس استمتع الشهائية المعلم؛ العلال؟! الم تُصغ أفياداً عن المؤلفان إذا رأي مجموعة كبيرة من الناس في جفلة ماجنة هذا من الطرفين الإنسان المؤلفان إذا رأي مجموعة كبيرة من الناس في حفلة ماجنة هذا يعسم المؤلفان إذا رأي الناس يقتم إلى الطرفية المؤلفان إذا رأي الناس يقتم أخذا فالشيان المؤلفان المؤلفان إذا رأي مجموعة كبيرة من الناس في حفلة ماجة منعة لأن الناس يقتل المؤلفان إذا رأي الناس يقتم أخذا طبوا المؤلفان إذا والموت أخذا الكراس والإنس عادم موقعة كبيرة من الناس في حفلة منعة لألفان المؤلفان إذا والموت، أجل أولو هو الموت، أجل أولو الموت، أجل أولو هو الموت، أجل أولو هو الموت أحل الألفان المؤلفات الإفامة، ليس زيارة، ليس سياحة إقامة دائمة (قال النُّلُو مُتُونُكُمُ خُلِينَ والله المؤلفات الإنفاقة الناس على المؤلفات الإفامة، ليس زيارة، ليس سياحة إقامة دائمة (قال النُّلُونُكُمُ خُلِينَ وَنَلْكُنَا أَجُلُكُمُ مُنْكُونُ مُلْكُمُ الناس عنوا من المؤلفا

#### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَـٰنِ الرَّحِيمِ خُلِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السَّمُوٰتُ وَالْأَرْضُ إِلَّا مَا شَآءَ رَبُّكَ ا إِنَّ رَبَّكَ فَعَّالٌ لِّمَا يُرِيدُ (107)

(سورة هود)



لا يوجد شيء في الكون إلا بمنسنة الله الجنة والنار (إِلَّا مَا شَآءَ اللَّهُ) أشكلت على علماء التفسير، هنا دلالة الكلام أن هؤلاء ما داموا أولياء للجن وغير ذلك فهم مستحقون للخلود الأبدي في النار، فهل يُخرجون منها؟ وأيضاً في الجنة الخلود أبدي، لهاذا جاء (إلَّا مَا شَآءَ اللَّهُ)؟ الحقيقة هذا لبيان طلاقة القدرة الإلهية؛ أي لا يوجد شيء في الكون إلا بمشيئة الله، فهذا الاستثناء ليس المقصود منه أن يُخرج جزءاً من الكل، أي (إلَّا مَا شَآءَ اللَّهُ)فيخرجهم، لا، هي كلها خاضعة للمشيئة، فلا تطنن أن شيئاً يحصل في الوجود إلا بمشيئة الله، وقال بعضهم: بل هنا (إلَّا مَا شَآءَ الله) الله) هذا من مبعثهم من قبورهم إلى دخولهم النار هذا ليس مكان خلود في النار، قبل الدخول إلى النار من المبعث، الحساب، العرض على الله إلى أن يدخلوا النار هذا الوقت مستثنى من النار؛ هذا (إلَّا مَا شَآءَ اللَّهُ) والله أعلم، (إِنَّ رَبَّكَ خكِيمُ عَلِيمُ) حكيم في تقديره -جلّ جلاله- وتدبيره، عليم بعباده وبمن يستحق منهم العذاب والعقاب.

### بِسْمِ اللَّـهِ الرَّحْمَـٰنِ الرَّحِيمِ وَكَذْلِكَ نُوَلِّى بَعْضَ النَّلْمِينَ بَعْضًا ا نِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ (129)

أي وكما ولينا المردة من الجن وسلطناهم على بعض الإنس (وَكَذَٰلِكَ نُوَلِّم بَعْضَ ∏لظَّلِمِينَ بَعْضًاا) أي ليس الأمر مقتصراً على الجن والإنس؛ أي ظالمَين فإن كلاً منهما يتولى الآخر (بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ) أي بسبب ما كانوا يكسبونه من المعاصي، فالظالم ولي للظالم يناصره ويؤيده ويحثه على الشر، والثاني يفعل ذلك نفسه.

بِسْمِ اللَّوْ الرَّحِيمِ يُمَعْشَرَ الْجِنِّ وَالْإِنسِ أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِّنْكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ ءَائِيتِى وَيُبْذِرُونَكُمْ لِقَآءَ يَوْمِكُمْ هٰذَا قَالُواْ شَهِدْنَا عَلَى أَنفُسِنَا [ وَغَرَّنْهُمُ [لَحَيَوْهُ النَّيْعَ وَشَهِدُواْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَنَّهُمْ كَانُواْ كَفِرِينَ(130)

وقدم هنا الجن على الإنس لأنه خاطبهم قبل آية (يُمَعْشَرَ الْجِنِّ) هو التقديم أيضاً تقديم زمني لأنه قد ثبت أن الجن خُلقوا قبل الإنس، قال تعالى:

بِسْمِ اللَّـهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ وَ∟ْلْجَآنَّ خَلَقْئُهُ مِن قَبْلُ مِن ثَّارٍ ∐لسَّمُومِ (27)

( سورة الحجر)

وقال تعالى:

بِسْمِ اللَّـهِ الرَّحْمَاٰنِ الرَّحِيمِ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ (56)

(سورة الذاريات )

لكن هنا (يُمَعْشَرَ □لْجِنِّ وَ□لْإِنسِ) التقديم له علاقة أيضاً بالحديث هنا عن الجن وفعلهم مردة الجن الشياطين، (يُمَعْشَرَ ⊡لْجِنِّ وَ□لْإِنسِ اَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِّنكُمْ) هذا استفهام تقريري ليقرر لهم الحقيقة، (أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِّنكُمْ) والرسل عند جمهور أهل العلم لا يأتون من الجن وإنما الرسل من الإنس، واستدلوا على ذلك بأدلة ليس هنا مجال تفصيلها، فقالوا هنا: (رُسُلٌ مِّنكُمْ) أي من الإنس من أنفسكم من الإنس، وقد يكون مع شخص مئة دينار ومعه شخص آخر فتقول: معكما مئة دينار، والمقصود أن مع واحد منهما مئة دينار، (أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِّنكُمْ) أي من الإنس، والجن رسلهم هم رسل الإنس يسمعون ويبلغون كما حصل مع رسول الله -صلى الله عليه وسلم-:

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ فُلْ أُوحِنَ إِلَىَّ أَنَّهُ [اسْنَمَعَ نَفَرُ مِّنَ [الْجِنِّ فَقَالُواْ إِنَّا سَمِعْنَا فُرْءَانًا عَجَبًا (1) يَهْدِىَ إِلَى [الرُّشْدِ فَـَامَنَّا بِهِ [ ] وَلَن نُّشْرِكَ بِرَبِّنَا أَحَدًا (2)

( سورة الجن)



المحرور ال فرى الشيخ با ينار صحيفه إلى آخر الآبات، (أَلَمْ بَأْنِكُمْ رُسُلُ مِّنكُمْ بَغُصُّونَ عَلَيْكُمْ) القص هو تتبع الأثر، (بَغُصُّونَ عَلَيْكُمْ ءَابْتِتَى) أي من لدن آدم إلى يوم القيامة يقصون عليكم الآيات التي نزلت من الله تعالى، (وَيُنذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هُذَا) يخوفونكم يوم القيامة يوم الوقوف بين يدي الله، (قَالُواْ شَهِدْنَا عَلَثْ أَنغُسِنَا ا وَعَرَّتُهُمُ الْخَيَوْةُ الدُّنْيَا) ما الذي دفعهم إلى تناسي اليوم الآخر الذي أنذره إياهم رسلهم؟ أن الحياة الدنيا غرتهم أي أعطوها أكبر من حجمها، ما هو الغرور؟ أن ترى الشيء بأكبر من حجمه فيغرك تقول: والله غرني مظهر هذه الوردة فلما اقتربت منها إذا هي وردة صناعية، والله غرتني، فالغرور هو أن تظن الشيء على خلاف ما هو عليه لو لم يكن أكبر من حجمه مثلاً:

> بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَـٰنِ الرَّحِيمِ يُأَيُّهَا الَّإِنسُنُ مَا غَرَّكَ بِرَبَّكَ الْكَرِيمِ (6)

(سورة الانفطار)