
لا تأكلوا أموالكم بينكم
خطب الجمعة

خطبة جمعة

2026-01-02

سورية - دمشق

مسجد عبد الغني النابلسي

يا ربنا لك الحمد، ملءَ السماوات والأرض، وملءَ ما بينهما وملءَ ما شئت من شيءٍ بعد، أهل الثناء والمجد، أحق ما قال العبد، وكلنا لك عبد، لا مانع لما أعطيت، ولا مُعطي لما
منعت، ولا ينفع ذا الجد منك الجد، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، غنى كل فقير، وعزّ كل ذليل، وقوة كل ضعيف، ومَفزَع كل ملهوف، فكيف نفتقر في غناك، وكيف

نضل في هدُاك، وكيف نذل في عزك، وكيف نضُام في سلطانك، وكيف نخشى غيرك، والأمر كله إليك، وأشهد أن سيدنا محمداً عبده ورسوله، أرسلته رحمةً للعالمين بشيراً ونذيراً،
ات القربات، فجزاه الله عناّ خير ما جزى نبياً عن أمته. ليخرجنا من ظلمات الجهل والوهم إلى أنوار المعرفة والعلِم، ومن وحول الشهوات إلى جن

ة سيدنا محمدٍ، وسلم تسليماً كثيراً. اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد، وعلى آل سيدنا محمد، وعلى أصحاب سيدنا محمد، وعلى أزواج سيدنا محمد، وعلى ذري

المال قوِام الحياة:
ها الإخوة الكرام: خُطبتنُا عن المال، والمال قوِام حياتنا، قال تعالى: وبعد فيا أي

فبالمال تقوم حياة الناس، وتقوم مصالحهم في دينهم، وفي دنُياهم، وفي آخرتهم، لذلك قالوا: المال قوِام الحياة.

ها الإخوة الكرام: بادئ ذي بدء أرُيد أن أجُيب عن أسئلةٍ ثلاثة، تلُخص لمفهوم الإسلام عن المال، كيف ينظرُ الإسلام إلى المال؟ من خلال أسئلةٍ ثلاث: أي

أسئلةٌ ثلاثة تلُخص مفهوم الإسلام عن المال:

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
فَهَاءَ أمَْوَالكَمُُ التيِ جَعَلَ اللهُ لكَمُْ قِياَمًا واَرْزُقوُهمُْ فيِهاَ واَكسُْوهمُْ وقَوُلوُا لهَمُْ قوَلاًْ معرُْوفاً(5) وَلاَ تؤُْتوُا الس

(سورة النساء)



السؤال الأول: لمَن المال الذي بين يديك؟
السؤال الأول: لمَن المال الذي بين يديك؟ هذا المال الذي هو في جيبك الآن، أو في بيتك، أو في حسابك، هو في الحقيقة لمَن؟ المال مال الله، هذه نظرة المُسلم لماله، قال

تعالى:

فالمُسلم لا ينظرُ على أن ما يملكِهُ من مالٍ، سواءً كان مالاً نقدياً أو متاعاً، لا ينظرُ على أنه مالكٌ حقيقيٌ للمال، ولكن المال مال الله تعالى، ويدنُا عليه هي يدُ استخلافٍ وأمانة
وليست يدُ مُلك، قال تعالى:

نحن مُستخلفون على المال لا نملكِهُ حقيقةً نملكِهُ مجازاً:
فنحن مُستخلفون على المال، لا نملكِهُ حقيقةً نملكِهُ مجازاً، لكننا مُستخلفون فيه لننُفِق منه في طاعة الله تعالى، قيل لأعرابيٍ وانظروا إلى فقه هذا الأعرابي، قيل لأعرابيٍ معه

ا إلِيَهِْ رَاجِعوُنَ؟ هِ وإَنِ ا للِ إبل <> هي لله لكنها الآن في يدي، لماذا نقول عند المُصيبة إنِ

لأن المؤمن في لحظة المُصيبة، في أحوجَ ما يكون عندما يفقِد بعض ماله، أو بعض صِحته، أو قريباً له، أو حبيباً إلى قلبه، هو في هذه اللحظة في أمَسّ الحاجة لأن يستحضِر معنى
(إنِا للِهِ) أنا لله فليفعل الله بي ما شاء، لأنني مُلكٌ له أنا لستُ مُلكاً لنفسي (إنِا للِهِ) أي أنا وكل ما أملكِهُ لله تعالى.

ها الإخوة الكرام: لو أنك بعِتَ داراً لرجُلٍ، وسلمكَ المال، وسجلتمُ العقد، وأصبحت الدار التي كانت لك أصبحت له، بعد أيامٍ اتصلت به: يا أبا فلاُن أرجوك الغرُفة الثالثة لا أي
تستخدمها ممنوع، كيف لا أستخدمها؟! الدار داري وأنا حُر التصرف بها، بعد قليلٍ اتصلت به: يا أبا فلاُن الغرُفة الثانية لا تستخدمها إلا للجلوس فقط ممنوع النوم فيها، كيف ذلك؟!

فه جل جلاله، هذا معنى (إنِا للِهِ). ف كيف يشاء، وأنا راضٍ بتصرفالمؤمن عندما يستحضِر أنه مُلكٌ لله، في لحظات المُصيبة وفي غيرها، إذاً أنا مالكِي هو الله فهو يتصر

ها الإخوة الكرام: قالوا في بعض الحِكمَ: "إذا أراد الله أن يظُهِر فضله عليك خَلقَ ونسَبَ إليك" كيف؟ أنت أحياناً تنُفِق، يقولون: فلاُن ما شاء الله مُحسنٌ كبير، ينُفِق في أي
سبيل الله، في الحقيقة مَن الذي أحسَن؟ ومَن الذي أعطى؟ المُعطي جل جلاله، لكنه خَلقَ الفضل ونسََبه إليك، ليظُهرِ فضله عليك، فنحن في الحقيقة لا نعُطي، لأننا لا نعُطي من

أموالنا وإنما نعُطي من مال الله الذي أعطانا، ثم يتفضل الله علينا فيثُيبنُا على هذا العطاء.

المال لله ويدنُا عليه يدُ أمانةٍ وليست يدُ مُلك:
ها الإخوة الكرام: إذاً السؤال الأول لمَن المال؟ المال لله ويدنُا عليه يدُ أمانةٍ وليست يدُ مُلك، وفي لحظةٍ واحدة يتوقف القلب عن النبض، فينقُل الله تعالى هذا المال إلى الورثة أي
عه كما يريد جل جلاله، فلا الله سيوز المال ليس له، وأن ل لفُلان، لأنه يعتقد أنمباشرة وفق قوانين الميراث، لذلك المؤمن لا يقول قبل موته: والله لا أحُب أن يرثِ فلاُن سأسُج

يتصرف في ماله فيحرمِ هذا ويعُطي هذا، لا يقول لا أعُطي البنات، ومَن أنت حتى لا تعُطي البنات؟ وهل هو مالكُ حتى تتصرف به؟ هذا مال الله وهو قال لك عند وفاتك ينتقل
المال:

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو
ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل

ذيِنَ يبَتْغَوُنَ الكْتِاَبَ مِما مَلكَتَْ أيَمَْانكُمُْ فكَاَتبِوُهمُْ إنِْ علَمِْتمُْ فيِهمِْ خَيرًْا ۖ هُ مِن فضَْلهِِ ۗ واَل ىٰ يغُنْيِهَمُُ الل ذيِنَ لاَ يجَِدوُنَ نكِاَحًا حَت ولَيْسَْتعَفِْفِ ال
هَ مِن تبَتْغَوُا عرََضَ الحَْياَةِ الدنيْاَ ومََن يكُرْهِهن فإَنِ الل الِ اللهِ الذِي آتاَكمُْ ولاََ تكُرْهِوُا فتَيَاَتكِمُْ علَىَ البْغِاَءِ إنِْ أرََدنَْ تحََصناً ل ن موَآتوُهُم م

حِيمٌ(33) غفَُورٌ ر ِبعَدِْ إكِرَْاههِن

(سورة النور)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
ذيِنَ آمَنوُا مِنكمُْ وأَنَفَقُوا لهَمُْ أجَْرٌ كبَيِرٌ(7) سْتخَْلفَِينَ فِيهِ ۖ فاَل ا جَعَلكَمُ م هِ ورََسُولهِِ وَأنَفِقُوا مِم آمِنوُا باِلل

(سورة الحديد)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
ا إلِيَهِْ رَاجِعوُنَ(156) هِ وإَنِ ا للِ ذيِنَ إذِاَ أصََابتَهْمُ مصِيبةٌَ قاَلوُا إنِ ال

(سورة البقرة)



فليس لك أن تتدخل، فعندما نفقه أن المال مال الله تختلف نظرتنا للمال، هذه النقطة الأولى.

السؤال الثاني: هل المال نعِمةٌ أم نقِمة؟
نا أعطاه مالاً هل هذا المال نعِمةٌ أم نقِمةٌ عليه والعياذ بالله، الجواب: السؤال الثاني: هل المال نعِمةٌ أم نقِمة؟ إذا إنسان رب

المال موقوفٌ على طريقة استخدامه، ابتداءً هو ليس نعِمةً ولا نقِمة، لكن عندما تستخدمه يظهرَ إن كان نعِمةً أو نقِمة، إن كسبت من حلالٍ وأنفقت في حلالٍ، فالمال نعِمةٌ من نعِمَ
الله عليك، لأنك كسبته من الحلال وأنفقته في الحلال، أمّا إن كسُِبَ من حرامٍ أو أنُفِقَ في حرام، فهو من أعظم المصائب، والله من أعظم المصائب، يصُبحِ المال عندما يكُسَب من

حرامٍ أو ينُفَق في حرام، يقول صلى الله عليه وسلم:

كان عبد الرحمن بن عوف رضي الله عنه، وهو من أغنياء الصحابة، يقول: <> فهَمَِ حقيقة المال، هو نعِمةٌ عندما تصون به عِرضك، تطُعمِ أهل بيتك وأولادك وعائلتك، ثم تتقرب به
إلى الله بالإنفاق في وجوه الخير.

السؤال الثالث: هل المال دليلٌ على محبة الله تعالى للعبد؟
ه، ليس كذلك، انظروا إلى قوله السؤال الثالث: هل المال دليلٌ على محبة الله تعالى للعبد؟ العوام لهم بعض الكلمات في هذا القبيل، ويعتقدون أن مَن يعُطيه الله المال فإنه يحُب

تعالى:

ني، قال: هكذا فهمها، ربيّ يكُرمُني، ربيّ يحُب

ق عليه في الرزق. ضي

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
صْفُ ولأَِبَوَيَهِْ هُ فيِ أوَلاَْدكِمُْ ۖ للِذكرَِ مِثلُْ حَظ الأْنُثيَيَنِْ فإَنِ كنُ نسَِاءً فوَقَْ اثنْتَيَنِْ فلَهَنُ ثلُثُاَ مَا ترََكَ ۖ وإَنِ كاَنتَْ واَحِدةًَ فلَهَاَ الن يوُصِيكمُُ الل

لثُُ فإَنِ كاَنَ لهَُ إخِْوةٌَ فلأَِمُهِ السدسُُ مِن بعَدِْ هُ ولَدٌَ ووَرَثِهَُ أبَوَاَهُ فلأَِمُهِ الث مْ يكَنُ ل دسُُ مِما ترََكَ إنِ كاَنَ لهَُ ولَدٌَ فإَنِ ل نهْمَُا السواَحِدٍ م ُلكِل
هَ كاَنَ علَيِمًا حَكيِمًا(11) هِ ۗ إنِ الل همُْ أقَرَْبُ لكَمُْ نفَْعاً فرَيِضَةً منَ الل ةٍ يوُصِي بهِاَ أوَْ ديَنٍْ ۗ آباَؤكُمُْ وأَبَنْاَؤكُمُْ لاَ تدَرُْونَ أيَ وصَِي

(سورة النساء)

ى يسُألََ عن عمُُرهِ فيمَ أفناه؟ وعن عِلمِْه فيم فعلََ فيه؟ وعن مالهِ من أين اكتسَبهَ؟ وفيمَ أنفَقَه؟ وعن { لا تزَولُ قدَمََا عبَدٍْ يومَ القيامةِ، حت

جِسمِه فيمَ أبلاه؟ }
(أخرجه الترمذي والدارمي والبيهقي)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
ي أكَرَْمَنِ(15) هُ فأَكَرَْمَهُ ونَعَمَهُ فيَقَُولُ رَب فأَمَا الإْنِسَانُ إذِاَ مَا ابتْلاََهُ رَب

(سورة الفجر)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
ي أهَاَننَِ(16) وأَمَا إذِاَ مَا ابتْلاََهُ فقََدرََ علَيَهِْ رزِْقهَُ فيَقَُولُ رَب

(سورة الفجر)



فهَمُكمُ ليس صحيحاً، المال ليس العطاء فيه محبةً، وليس المنع منه كرهاً، أبداً، الإعطاء ابتلاء والمنع ابتلاء (إذِاَ مَا ابتْلاََهُ رَبهُ) فهو امتحانٌ في الحالتين، عند العطاء وعند المنع، لو
كان الله يعُطي المال لمن يحُب لما أعطاه لمَن لا يحُب، أعطى الله تعالى المال لعبد الرحمن بن عوف وهو يحُبه، فهو من صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم، لكنه أعطاه
لقارون وهو لا يحُبه، إذاً ليس مقياساً، فالمال ليس مقياساً على محبة الله تعالى للعبد أبداً، هذه الأسئلة الثلاث أجوبتها تلُخص أهم البنود في نظرة الإسلام للمال، أولاً المال مال

الله، ثانياً المال ليس نعِمةً ولا نقِمة وإنما موقوفٌ على طريقة استخدامه، ثالثاً المال ليس مقياساً لمحبة الله لعبده.

مال أخيك هو مالٌ لك من حيث وجوب المُحافظة عليه:
فاً مُطلقا؟ً ف به كما تشاء تصرفاً ومصيراً، أنت تملكِ بيتك الآن هل أنت أنشأته؟ وغالباً لا، هل لك أن تتصر الآن الله تعالى مالكِ كل شيء كما قلنا، لأنه يملكِ الأشياء خَلقاً وتصر

فاً ومصيراً، ثم رزقك المال، ثم الجواب لا، هل تضمن أن يبقى مصيره إليك دائما؟ً الجواب بالتأكيد لا، في لحظةٍ واحدة يغدو للورثة، أمّا الله تعالى فيملكِ الأشياء كلها خَلقَاً وتصر
ملككَ إياّه مُلكاً مؤقتاً وسمّاه مالكََ، قال هذا مالكَُ لكَ ملككَ إياّه، بل سمّى مال أخيك مالاً لك، مالُ أخيك هو مالكُ في المُصطلح القرآني، من زاويةٍ واحدة وهو أنه يجب أن تحُافظ

عليه وكأنه مالكُ، قال تعالى:

المُتبادرَ إلى الذهِن أن يكون قول الله تعالى: ولا تأكلوا أموال إخوانكم بينكم، قال تعالى: (وَلاَ تأَكْلُوُا أمَْوَالكَمُ بيَنْكَمُ باِلبْاَطلِِ) لأن مال أخيك هو مالٌ لك، وإضعافه إضعافٌ لك،
وقوته قوةٌ لك، فمال أخيك مالٌ لك من حيث وجوب المُحافظة عليه، كقوله تعالى:

وهل يلمِز الإنسان نفسه؟ يتحدث عن نفسه بسوءٍ؟ لكن عندما تلمِزُ أخاك المُسلم وتتحدث عنه بسوءٍ، فأنت في الحقيقة تلمِزُ نفسك، الاعتداء على الآخرين اعتداءٌ على ذاتك،
يشُبه قوله تعالى:

قتل الإنسان والعياذ بالله لأخيه كأنه يقتل نفسه.

أكل المال بالباطل له صورٌ كثيرة:
سِع المقام لذكرها، إمّا أن يكون بطريق الغصب، و النهَب، والسرقة، والغش، والخِداع، والظلُم، وقطع الطريق، يظلمِ أخاه ويأخُذ ماله عنُوةً، ها الإخوة الكرام: أكل المال بالباطل له صورٌ لا يت أي

وقد يكون بطريق اللهو كالميسِر، يلعب القِمار والعياذ بالله، أو أجُرة المُغنيّ، فهو يأكل مالاً بالباطل، أو يكون بطريق الرشِوة والخيانة والاحتكار، صور أكل المال الباطل كثيرة، أن يأكل
الإنسان مال غيره بالباطل، انظروا إلى قوله تعالى:

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
كلاَ ۖ بلَ لا تكُرْمُِونَ اليْتَيِمَ(17)

(سورة الفجر)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
اسِ باِلإْثِمِْ وأَنَتمُْ تعَلْمَُونَ(188) امِ لتِأَكْلُوُا فرَيِقًا منْ أمَْواَلِ الن وَلاَ تأَكْلُوُا أمَْوَالكَمُ بيَنْكَمُ باِلبْاَطلِِ وتَدُلْوُا بهِاَ إلِىَ الحُْك

(سورة البقرة)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
سَاءٍ عسََىٰ أنَ يكَنُ خَيرًْا منهْنُ ۖ وَلاَ تلَمِْزُوا أنَفُسَكمُْ ذيِنَ آمَنوُا لاَ يسَْخَرْ قوَمٌْ من قوَمٍْ عسََىٰ أنَ يكَوُنوُا خَيرًْا منهْمُْ ولاََ نسَِاءٌ من ن هاَ ال ياَ أيَ

مْ يتَبُْ فأَوُلئَٰكَِ همُُ الظالمُِونَ(11) ولاََ تنَاَبزَُوا باِلأْلَقَْابِ ۖ بئِسَْ الاِسْمُ الفُْسُوقُ بعَدَْ الإْيِمَانِ ومََن ل

(سورة الحجرات)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
هَ كاَنَ بكِمُْ رَحِيمًا(29) ذيِنَ آمَنوُا لاَ تأَكْلُوُا أمَْواَلكَمُ بيَنْكَمُ باِلبْاَطلِِ إلاِ أنَ تكَوُنَ تجَِارَةً عنَ ترََاضٍ منكمُْ وَلاَ تقَْتلُوُا أنَفُسَكمُْ إنِ الل هاَ ال ياَ أيَ

(سورة النساء)



الله تعالى مالكِ المال، ومالكِكَُ، ومالكُِ كل شيء، يقول لك: أنا لا أسألُك مالكَ، المال لك، لن أسألك إياّه، هو لك، قال: (وَلاَ يسَْألَكْمُْ أمَْوَالكَمُْ).

ث بالمال (وَيخُْرِجْ أضَْغَانكَمُْ) قال لك: أرُيد منك رُبع العشُر والباقي لك، رُبع العشُر للفقراء والمساكين عندما تملكِ النصِاب ويحول الحَول والباقي لك، لن يمتنعِ الإنسان ويتشب
أسألك إياّه إلا أن تتطوع، إلا أن تتصدق، إلا أن تحُسِن، سأرُغبكُ بالإنفاق لكن لن أسألك إياّه إجباراً.

انظروا إلى المولى جل جلاله كيف يحترم خصوصيتك في المال، وكأنه يقول لنا: يا عبادي أنا لا أسألك مالكَ، فكيف يحَل لكَ أن تأخُذ مال أخيك بغير طيِب نفسٍ منه؟! كيف يحَل لك
أن تعتدي على مال أخيك؟!

ليس لك من مالكَِ إلا ما أكلته:
ها الإخوة الكرام: يقول صلى الله عليه وسلم في خُطبة الوداع وهو يودع أصحابه، قال: أي

لماذا قال الله تعالى: (وَلاَ تأَكْلُوُا أمَْوَالكَمُ) ولم يقُل: لا تأخذوا أموالكم؟ مع أن الأكل أحد وجوه الانتفاع، يعني الإنسان المال الذي في جيبه يأكل منه، ويوُدعِ في المصرفِ منه،
ويشتري جوالاً منه، ويشتري أثاثاً للبيت منه، لماذا ذكر الأكل قال: (وَلاَ تأَكْلُوُا أمَْوَالكَمُ) كأن الله تعالى يشُير إلينا، أنه ليس لك من مالكَِ إلا ما أكلته والباقي كله زيادة، وهذا

مصداقٌ لقوله صلى الله عليه وسلم:

رصيدي في البنك، أموالي التي بين يدي (يقولُ ابنُ آدمََ: مَاليِ، مَاليِ، قالَ: وَهلْ لكََ يا ابنَْ آدمََ مِن مَالكَِ إلا ما أكَلَتَْ فأفْنيَتَْ، أوَْ لبَسِْتَ فأبلْيَتَْ، أوَْ تصََدقْتَ
فأمْضَيتَْ؟!) هذه وجوه الانتفاع بالمال، والباقي رصيدٌ ستحُاسَب عليه دون أن تنتفع به، فكيف تقول مالي؟!

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
مَا الحَْياَةُ الدنيْاَ لعَبٌِ ولَهَوٌْ وَإنِ تؤُْمِنوُا وَتتَقُوا يؤُْتكِمُْ أجُُورَكمُْ وَلاَ يسَْألَكْمُْ أمَْوَالكَمُْ(36) إنِ

(سورة محمد)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
إنِ يسَْألَكْمُُوهَا فَيحُْفِكمُْ تبَخَْلوُا ويَخُْرجِْ أضَْغاَنكَمُْ(37)

(سورة محمد)

ه سَيسَُميهِ بغيرِ ا أن ى ظنَنَ هُ ورَسولهُُ أعلْمَُ، قالَ: حت اسَ فقَالَ: ألاَ تدَرُْونَ أي يوَمٍ هذا قالوا: الل مَ خَطبََ الن هِ صَلى اللهُ عليه وسل { أن رَسولَ الل

هِ، قالَ: فإن دِمَاءكَمُْ، هِ، قالَ: أي بلَدٍَ هذا، أليسَتْ بالبلَدْةَِ الحَرَامِ قلُنْاَ: بلَىَ يا رَسولَ الل حْرِ قلُنْاَ: بلَىَ يا رَسولَ الل اسْمِهِ، فقَالَ: أليسَ بيوَمِ الن

وأمَْوَالكَمُْ، وأعَْرَاضَكمُْ، وأبَشَْارَكمُْ، عليَكْمُ حَرَامٌ، كحَُرْمَةِ يوَمِكمُْ هذا، في شَهْرِكمُْ هذا، في بلَدَِكمُْ هذا، ألاَ هلْ بلَغْتُ قلُنْاَ:

غهُُ لمَِن هو أوعْىَ له فكَانَ كذَلكَ، قالَ: لا ترَْجِعوُا بعَدْيِ كفُارًا، يضَْربُِ بعَضُْكمُْ غٍ يبُلَ ه رُب مُبلَ اهدُِ الغاَئبَِ، فإن غِ الش همُ اشْهدَْ، فلَيْبُلَ نعَمَْ، قالَ: الل

قهَُ جَاريِةَُ بنُ قدُاَمَةَ، قالَ: أشْرفِوُا علىَ أبيِ بكَرَْةَ، فقَالوا: هذا أبو بكَرَْةَ يرََاكَ، قالَ عبدُ حِينَ حَر ،قَ ابنُ الحَضْرَمِي ا كانَ يوَمُْ حُرَرقِاَبَ بعَضٍْ فلَم

ه قالَ: لو دخََلوُا علَيَ ما بهَشَْتُ بقَصَبةٍَ } حْمَنِ: فحََدثتَنْيِ أمُي عن أبيِ بكَرَْةَ، أن الر
(صحيح البخاري)

كاَثرُُ}، قالَ: يقولُ ابنُ آدمََ: مَاليِ، مَاليِ، قالَ: وهَلْ لكََ يا ابنَْ آدمََ مِن مَالكَِ إلا مَ وهَو يقَْرَأُ: {ألَهْاَكمُُ الت هُ عليه وسل بي صَلى الل { أتَيَتُْ الن

ما أكَلَتَْ فأفنْيَتَْ، أوَْ لبَسِْتَ فأبلْيَتَْ، أوَْ تصََدقتَْ فأمْضَيتَْ؟! }
(صحيح مسلم)



(وَهلْ لكََ مِن مَالكَِ إلا ما أكَلَتَْ فأفْنيَتَْ، أوَْ لبَسِْتَ فأبلْيَتَْ) هذه للدنيا، والثالثة للآخرة (أوَْ تصََدقْتَ فأمْضَيتَْ؟!) يبقى أجرها، ويدوم أجرها إلى أبد الآبدين نعيماً في
ة، والباقي؟ ليس لك، هو مُسجلٌ عليك وستحُاسَب عليه دون أن تنتفع به، فلماذا تعُلي صوتك وتقول: مالي مالي؟ لذلك قال تعالى: (وَلاَ تأَكْلُوُا أمَْوَالكَمُ) المال للأكل، الباقي الجن

من مُتطلبات الحياة كلها زيادات.

سيئات المُعاملات تذُهبِ حسنات العبادات:
ها الإخوة الكرام: النبي صلى الله عليه وسلم كان بين أصحابه فقال يوماً: أي

حدثوه عن إفلاسٍ مؤقت، وحدثهم صلى الله عليه وسلم عن إفلاسٍ دائم، حدثوه عن مفاليس أهل الدنيا، وحدثهم عن مفاليس يوم القيامة، حدثوه عن إفلاسٍ قد يأتي بعده غِنى
ويستغني صاحبه، وحدثهم عن إفلاسٍ لا غِنى بعده، حدثوه عن إفلاسٍ رُبما لا يضَِر بدين صاحبه، وحدثهم عن إفلاسٍ مصير المُفلسِ فيه إلى النار، هذا هو الإفلاس الحقيقي، لذلك:

سيئات المُعاملات تذُهبِ حسنات العبادات، يأتي بصلاةٍ وزكاةٍ وصيام، وسيئاته في المُعاملات أذهبت حسناته في العبادات، فلينتبه الإنسان إلى مُعاملاته، لاسيما في المال.

ه". ها الإخوة الأحباب: كان سيدنا عمر رضي الله عنه يقول: "لا يبيع في سوقنا هذا إلا من تفق أي

اليوم في الشركات يضعون مستشاراً إدارياً، مستشاراً قانونياً حتى لا يخُطئ في القانون فتذهب أمواله سُدىً، ومستشاراً إدارياً، ومستشاراً لتعيين الموظفين، وكل شيءٍ له
ن مُستشار لكنه ينسى المُستشار الشرعي، أن يسأل من أهل العلِم من يقول له: هل هذا حلالٌ أم حرام؟ فيه ربِا أم ليس فيه ربِا؟ فيه غِش للمسلمين أم ليس فيه غِشّ؟ لا يعُي

ة والنار شرع الله تعالى، ولا يسأل عنه للأسف. ن مستشاراً لكل شيء إلا أن يستشير الشرع في أمر دينه، وهو الأخطر والأهم، وهو الذي سيدُخِل صاحبه الجن مستشاراً شرعياً، يعُي

حُرمة المال العام:
ها الإخوة الكرام: ومن حُرمة المال حُرمة المال العام، التي لا ينتبه لها كثيرٌ من الناس، يقول لك: أنا لم أسرقِ من فلاُن، ما أخذت مال أحد، أنا أخذت من مال الدولة، أي أخذت أي
من المال العام، عندما أخذت من فلاُنٍ من الناس سيحُاجِجُكَ فلانٌ من الناس يوم القيامة، لكن عندما أخذت من المال العام الذي هو لجميع الناس، سيقف جميع الناس ليحُاجوك

يوم القيامة، فالمال العام ليس مُباحاً، وليس ليأكل منه مَن شاء ما شاء، ويقول أنا لا آخُذ من مال الناس أنا أخذت من المال العام، المال العام لجميع الناس.

ها الإخوة الكرام: شدد النبي صلى الله عليه وسلم في هذه المسالة فقال: لذلك أي

استعملناه وأعطيناه راتباً، ثم أصبح يأخذ بعد ذلك وفوقه من الناس فهو غلول.

دٍ بيدَِهِ، لا ينَاَلُ ذِي نفَْسُ مُحَمالمال لك (وَال لو كنت في بيت أبيك وأمك هل كان الناس أهدوَك؟! أهدوَك لأنك عاملٌ على الصدقة، أهدوَك لأنهم يريدون منك شيئاً، أنت لم تفقه الحقيقة ظننت أن
أحََدٌ مِنكمُ منها شيئاً) من أموال الزكاة والصدقات (إلا جَاءَ به يوَمَ القِياَمَةِ يحَْمِلهُُ علىَ عُنقُِهِ بعَِيرٌ له رُغَاءٌ، أوَْ بقََرَةٌ لهََا خُوَارٌ، أوَْ شَاةٌ تيَعِْرُ، ثمُ رَفَعَ يدَيَهِْ حتى رَأيَنْاَ عُفْرَتيَْ

تيَنِْ). غْتُ؟ مَرَهلْ بل هُمقالَ: الل ُإبطْيَهِْ، ثم

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو
{ أتَدَرُْونَ ما المُفْلسُِ؟ قالوا: المُفْلسُِ فيِنا مَن لا درِْهمََ له ولا مَتاعَ، فقالَ: إن المُفْلسَِ مِن أمُتي يأَتْي يوَمَ القِيامَةِ بصَلاةٍ، وصِيامٍ، وزَكاةٍ، ويأَتْي

قدْ شَتمََ هذا، وقذَفََ هذا، وأكَلََ مالَ هذا، وسَفَكَ دمََ هذا، وضَرَبَ هذا، فيعُطْىَ هذا مِن حَسَناتهِِ، وهذا مِن حَسَناتهِِ، فإنْ فنَيِتَْ حَسَناتهُُ قبَلَْ أنْ

ارِ } يقُْضَى ما عليه أخُِذَ مِن خَطاياهمُْ فطَرُحَِتْ عليه، ثمُ طرُحَِ في الن
(صحيح مسلم)

{ منِ استعملناهُ على عملٍ فرزقناهُ رزِقاً فما أخذَ بعدَ ذلكَ فهوَ غلُولٌ }
(أخرجه أبو داوود)

ةِ، قالَ عمَْرٌو: واَبنُ أبَيِ عمَُرَ، علىَ الصدقَةَِ، فلَمَا قدَمَِ قالَ: هذا تبْيِ مَ رَجُلاً مِنَ الأسْدِ، يقَُالُ له: ابنُ الل هُ عليه وسل { اسْتعَمَْلَ رَسولُ اللهِ صَلى الل

هَ، وأَثَنْىَ عليه، وقَالَ: ما باَلُ عاَمِلٍ أبَعْثَهُُ، فيقَولُ: مَ علىَ المِنبْرَِ، فحََمِدَ الل هُ عليه وسل لكَمُْ، وهَذا ليِ، أهُدْيَِ ليِ، قالَ: فقََامَ رَسولُ اللهِ صَلى الل

ذيِ نفَْسُ مُحَمدٍ بيدَهِِ، لا ينَاَلُ أحََدٌ مِنكمُ منها ى ينَظْرَُ أيَهُدْىَ إليَهِْ أمَْ لاَ؟ واَل هذا لكَمُْ، وهَذا أهُدْيَِ ليِ، أفَلا قعَدََ في بيَتِْ أبَيِهِ، أوَْ في بيَتِْ أمُهِ، حت

، ُهم ى رَأيَنْاَ عفُْرَتيَْ إبطْيَهِْ، ثمُ قالَ: الل شيئاً إلا جَاءَ به يوَمَ القِياَمَةِ يحَْمِلهُُ علىَ عنُقُِهِ بعَيِرٌ له رُغاَءٌ، أوَْ بقََرَةٌ لهَاَ خُواَرٌ، أوَْ شَاةٌ تيَعْرُِ، ثمُ رَفعََ يدَيَهِْ حت

تيَنِْ } غتُْ؟ مَر هلْ بلَ
(صحيح مسلم)



أهمية المال العام لا تقِل عن أهمية المال الخاص يا كرام، فالمؤمن ينبغي أن ينتبه إلى أن لا يأكل من مال أخيه، ولا من مال إخوته، لا رشِوةً ولا بمُسمىً آخر أو هدية، واليوم
أرجوكم من على هذا المنبر، أن نعُين الناس على العودة إلى ترك الرشِوة وترك المال الحرام، لأن المواطن اليوم هو من يعُلم الموظف.

عودوا الناس على ترك الحرام:
ته، وأن يكتفي بالحلال عن الحرام، نحن من نعُلمه أن خُذ الحرام يعني كثيرٌ من شعبنا اعتاد أنه يريد أن يدفع المال، فالموظف إذا جاء طاهراً نظيفاً يريد أن يكتفي براتبه على قلِ
يجب أن تأخذ، وعندي نماذج من ذلك، شيءٌ منها والله مُضحِكٌ وطريف، لأنه لا بدُ أن يدفع، وكأنه لو لم يدفع يشعرُ أن شيئاً في داخله يحُركه ليدفع المال لأنه تعود، عودوا الناس

اليوم على ترك الحرام، المال الحرام مرفوض، فليأخُذ من الحلال ما شاء، لكن الحرام مرفوض، حتى نعُين دولتنا بعد هذه العقول التي كان الفساد فيها مُمنهجاً، وكناّ نقول للناس
ر لأنه ما عندنا حلول، اليوم لم تنتهِ الرشِوة، موجودة، لكن اليوم أنت مُضطر الناس كلها هكذا، لن تمشي معاملتك من غير أن تدفع، ماذا أقول لك؟ الإثم عليه وليس عليك، كناّ نبُر

أصبح لك صوتٌ أن تقول له لن أدفع، ورُبما أذهب إلى المدير وأشتكي، لن أدفع بهذه السهولة، حتى تستطيع أن تعُود الناس على كسب المال الحلال وترك المال الحرام.

ها الإخوة الكرام: حاسبوا أنفسكم قبل أن تحُاسبوا، وزنِوا أعمالكم قبل أن توُزن عليكم، واعلموا أن مَلكَ الموت قد تخطانا إلى غيرنا وسيتخطى غيرنا إلينا فلنتخذ حذرنا، الكيس أي
من دان نفسه وعمل لمَِا بعد الموت، والعاجز من أتبع نفسه هواها وتمنىّ على الله الأماني، واستغفروا الله.

الحمد لله رب العالمين وأشهد أن لا إله إلا الله ولي الصالحين، اللهم صل على سيدنا محمدٍ وعلى آل سيدنا محمد، كما صليت على سيدنا إبراهيم وعلى آل سيدنا إبراهيم، وبارك
على سيدنا محمدٍ وعلى آل سيدنا محمد، كما باركت على سيدنا إبراهيم وعلى آل سيدنا إبراهيم في العالمين إنك حميدٌ مجيد.

قصة وعبرة:
ها الإخوة الكرام: لمّا حضرَت عمر بن عبد العزيز الوفاة، دخل عليه مَسلمَةُ بن عبد الملك وقال: <>. أي

ع الناس أخبار أبناء عمُر من بعده، فرأوا أنه ما احتاج أحدٌ منهم ولا افتقر، وصدقَ الله تعالى جل جلاله في كل ما يقوله جل جلاله، قال تعالى: اب التاريخ: ثم تتب يقول كتُ

الدعاء:
يت، وبارك لنا فيما أعطيت، وقنِا واصرفِ عناّ شر ما قضيت، فإنك تقضي بالحق ولا يقُضى عليك، إنه لا يذل من واليت نا فيمن تول اللهم اهدنِا فيمَن هديت، وعافنِا فيمَن عافيت، وتول

نا وتعاليت، فلك الحمد على ما قضيت، ولك الشكر على ما أنعمت وأوليت، نستغفرك ونتوب إليك. ولا يعز من عاديت، تباركت رب

ة وما قرب إليها من قولٍ وعمل، ونعوذ بكَ من النار وما قرب إليها من قولٍ وعمل. ا نسألك الجن اللهم إن

ة ونعوذ بك من سخطك والنار. اللهم إناّ نسألك رضاك والجن

باً يعُيننُا على طاعتك، اللهم اصرفِ عناّ مالاً حراماً يعُيننُا على معصيتك. اللهم ارزقنا مالاً حلالاً طي

اللهم إناّ نسألك من المال حلاله ونعوذ بك من حرامه يا أرحم الراحمين.

اللهم اغننِا بفضلك عمن سواك، اللهم اغننِا بالعلِم وجملنا بالحِلم وأكرمنا بالتقوى، واجعل خير أعمالنا ما فيه رضاك، واجعل خير أيامنا يوم نلقاك وأنت راضٍ عناّ أنت حسبنُا عليك
اتكالنا.

ة وفي فلسطين وفي السودان، في كل مكانٍ، كنُ لهم عوناً ومُعيناً، وناصراً وحافظاً ومؤيداً وأميناً. اللهم كنُ لأهلنا في كل مكانٍ يذُكرَ فيه اسمُك، في غز

لاً واغفر لنا تقصيرنا فإنك أعلم بحالنا. اللهم أطعمِ جائعهم، واكسُ عريانهم، وارحم مُصابهم، وآوِ غريبهم، واجعل لنا في ذلك عملاً مُتقب

ك صلى ة نبي ابسُط أمنك وأمانك في ربوع بلادنا، واصرفِ عنها كيد الكائدين، ومكر الماكرين، وحسَد الحاسدين، ووفق القائمين على بلادنا لما فيه مرضاتك، وللعمل بكتابك وبسُن
لاميالله عليه وسلم، والحمد لله رب العالمين.

ن الاس
لدي

ر ا
نو

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
هَ ولَيْقَُولوُا قوَلاًْ سَديِداً(9) قُوا الل ةً ضِعاَفاً خَافوُا علَيَهْمِْ فلَيْتَ ي ُذيِنَ لوَْ ترََكوُا مِنْ خَلفِْهمِْ ذر ولَيْخَْشَ ال

(سورة النساء)


