
تحمل المسؤولية - اللقاء الثاني
11 برنامج همسة محب

محاضرة بعنوان

2025-12-22

الأردن - عمان

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

بسم الله الرحمن الرحيم، الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا الأمين وعلى آله وأصحابه أجمعين.

ها الإخوة الكرام: في اللقاء السابق تحدثنا عن قيمةٍ من القيمَ المهمة في حياة الإنسان، وهي قيمة تحمل المسؤولية، لأن كثيراً من المشكلات في القيمَ تنبعُ من عدم تحمل أي
المسؤولية، بينما تحمل المسؤولية يؤديّ إلى الكثير من مكارم الأخلاق، وقلنا مثلاً إن الصادق هو رجُلٌ يتحمل المسؤولية، الأمين هو رجُلٌ يتحمل المسؤولية، الوفي هو رجُلٌ يتحمل

المسؤولية، فالأصل في معظم المكارم هو تحمل المسؤولية، أن يتحمل الإنسان مسؤولية كلمته، أن يتحمل مسؤولية فعله، أن يتحمل مسؤولية نفسه، أن يتحمل مسؤولية الآخرين
إلى غير ذلك، لكن وصلنا إلى نقطةٍ مهمة وهي كيف نتحمل المسؤولية، أو كيف نرُبيّ جيلاً يتحمل المسؤولية، هذه النقطة المهمة في الموضوع.

عدم تحمل المسؤولية ينبعُ من شيئين:
وقلنا إن عدم تحمل المسؤولية ينبعُ من شيئين اثنين:

الشيء الأول: أنا ضعيفٌ فأنا لا أتحمل المسؤولية، الشعور الدائم بالضَعف الموجود عند الجيل يجعله لا يتحمل المسؤولية، يقول لك: أنا سأقوم بهذا الموضوع؟ أنا وحدي
ر شيئا؟ً أنا لا أستطيع فهو ضعيف. سأفعل؟ّ! أنا أستطيع أن أعمل شيئاً لهذه الأمُة؟! أنا أستطيع أن أغُي

والحالة الثانية: التي تدفع الإنسان إلى عدم تحمل المسؤولية هي عكس هذه وهي تضخم الذات، الكبِر، يعني أنا لا أخُطئ، أنا بمرتبةٍ عليةّ بحيث لا أخُطئ، فبالتالي أنا لا أتحمل
مسؤولية عملٍ لأن كل أعمالي صحيحة، فهو لا يعترف بخطئه فلا يتحمل مسؤولية أي عملٍ يعمله، وفي الحالتين النتيجة واحدة وهي عدم تحمل المسؤولية.

وضربنا مثالاً مُهماً وهو أول معصيتين عصُي الله تعالى بهما في الأرض، معصية آدم وزوجه ومعصية إبليس.

معصية آدم وزوجه: سارعا إلى تحمل المسؤولية:

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
مْ تغَفِْرْ لنَاَ وتَرَْحَمْناَ لنَكَوُننَ مِنَ الخَْاسِريِنَ(23) قَالاَ رَبناَ ظلَمَْناَ أنَفُسَناَ وإَنِ ل

(سورة الأعراف)



ما قال آدم ولا قالت زوجه نحن كناّ مُكرهين، كناّ تحت ضغط الإغراء، إبليس هو الذي وسوس، نحن أول مخلوقيَن في الأرض لا عِلم لنا بمسالك إبليس، نحن لنا قصدٌ إيجابيٌ كبير
وهو أن نكون مَلكَين، أو نكون من الخالدين، ففعلنا ذلك بقصدٍ إيجابي يخُفف عناّ الجريمة، أبداً (قَالاَ رَبناَ ظلَمَْناَ أنَفُسَناَ).

بينما إبليس لم يتحمل المسؤولية ألقى بها مباشرةً على آدم قال:

ه قال: ةً لمّا حمل المسؤولية لرب نهُْ) ثم زاد الطين بلِ المشكلة عنده وليست عندي (أنَاَ خَيرٌْ م

ر، أنت أغويتني يا ربّ، أنا لست غاوياً، كما يفعل اليوم بعض الناس تقول له: لماذا لا تصُليّ؟ فبدلاً من أن يتحمل المسؤولية ويقول لك: أنا مُقصرٌ ويجب أن أسعى، ويجب أن أغُي
يقول لك: الله لم يأذنَ لي بالصلاة، عندما يأذنَ أصُليّ، فهو لا يريد أن يتحمل مسؤولية ترك الصلاة.

فاليوم عندما نتحدث عن المسؤولية وكيف نتحمل المسؤولية أولاً المسؤولية على أنواع، المسؤولية ثلاث أنواع:

أنواع المسؤولية:
مسؤوليةٌ ذاتية تتعلق بداخل الإنسان، ومسؤوليةٌ مع الله، ومسؤوليةٌ مع الآخرين، هذه الأنواع الثلاثة.

أولاً مسؤولية الإنسان تجاه نفسه أن يزُكيهّا ويحملها على الطاعة:
لها قوله تعالى: المسؤولية الذاتية يمُث

ما هي الأمانة التي عرََضَها الله على السماوات والأرض فأبين أن يحملنها؟ يعني بأرجح التفاسير هي نفسه التي بين جَنبيَه، يعني ملكه الله تعالى إدارة نفسه، قال له: تحمل
مسؤوليتك، الملائكة لا يتحملون مسؤولية أعمالهم، لأنهم:

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو
ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل

نهُْ خَلقَْتنَيِ مِن نارٍ وَخَلقَْتهَُ مِن طيِنٍ(12) تسَْجُدَ إذِْ أمََرْتكَُ ۖ قَالَ أنَاَ خَيرٌْ م َقاَلَ مَا مَنعَكََ ألا

(سورة الأعراف)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
تهَُ إلاِ قلَيِلاً(62) ي ُذر َرْتنَِ إلِىَٰ يوَمِْ القِْياَمَةِ لأَحَْتنَكِن َلئَنِْ أخ َمْتَ عَلي َذِي كرذاَ ال قَالَ أرََأيَتْكََ هَٰ

(سورة الإسراء)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
قَالَ فَبمَِا أغَْوَيتْنَيِ لأَقَعْدُنَ لهَمُْ صِرَاطكََ المُْسْتقَِيمَ(16)

(سورة الحجر)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
هُ كاَنَ ظلَوُمًا جَهوُلاً(72) مَاواَتِ واَلأْرَْضِ واَلجِْباَلِ فأَبَيَنَْ أنَ يحَْمِلنْهَاَ وأَشَْفَقْنَ مِنهْاَ وحََمَلهَاَ الإْنِسَانُ ۖ إنِ ا عرََضْناَ الأْمََانةََ علَىَ الس إنِ

(سورة الأحزاب)



فبالتالي همُ مبرمجون على الطاعة.

المخلوقات الأخُرى غير الإنس والجن من الحيوان وغيره، لا تتحمل مسؤولية أعمالها، ولن تقف للحساب يوم القيامة إلا بقدر ما ورد في الأحاديث:

لأنها بالأصل لم تعُطَ أداة التكليف، فلا تتحمل مسؤولية أعمالها، لا يقُال للنمر لماذا قتلت الحَمَل؟! هو يتغذى عليه، هي لها طبيعةٌ أخُرى، لكن الإنسان حُمل إدارة نفسه، يعني أنت
ها. ها أو دس زك

مَاوَاتِ وَالأْرَْضِ وَالجِْباَلِ فَأبَيَنَْ أنَ يحَْمِلنْهََا) نحن لا نستطيع حملها (وَحَمَلهََا الإْنِسَانُ) حمل ا عَرَضْناَ الأْمََانةََ عَلىَ السِل المسؤولية (إنف، أنت تحمفقيل له أنت تصر
م بها، إلى ةٍ، من وقتٍ، يعُطيني الله من شهوةٍ أستطيع التحك مسؤولية إدارة نفسه، أنا آخُذ الأسباب المقومات من عقلٍ، من فطرةٍ سليمة، من واقعٍ، من شرعٍ، من كتابٍ، من سُن

غير ذلك وأتحمل نتيجة أعمالي، تكليفٌ يقتضي المسؤولية.

لماذا كان الإنسان ظلوماً جهولا؟ً
ً فقال تعالى: (وَحَمَلهََا الإْنِسَانُ إنِهُ كاَنَ ظلَوُمًا جَهُولاً) لماذا كان ظلوماً جهولا؟ً كان ظلوماً لنفسه لأنه حملها شيئاً لا تطُيقه، وكان جهولاً لأنه جهلِ حجم الأمانة، ظنهّا شيئا

يسيراً، هذا الإنسان وليس المؤمن، الإنسان في القرآن إذا ورد لا يمُدحَ، هو قبل الإيمان، لكن المؤمن يمُدحَ، لأنه لمّا حملها لم يكن ظلوماً جهولاً، بالعكس كان عادلاً عليماً، يعرف
ماذا يفعل.

ن هذا، من أجل إدارة المعمل في المستقبل، فهذا إذا قال أبٌ لأبنائه: عندي لكم عرض، أنتم عشرة أولاد، العرض الذي عندي أن من يأتيني بشهادة دكتوراه في الاختصاص المُعي
أتحمل كافة تكاليفه من سفرٍ، وإقامةٍ في فرنسا، وعودةٍ إلى الديار، ومصروف شهري كبير جداً، كل شيء أعُطيه إياّه، لكن بشرط أن يتحمل المسؤولية، تسعة أولاد قالوا لا

نريدها، نحن لا نستطيع حملها، قام العاشر قال: أنا لها يا أبي، وفعلاً ذهب وأمضى ست سنوات يدرس ليلاً ونهاراً، ورجع بشهادةٍ مهمة ليدُير معمل أبيه، فهو هل كان ظلوماً جهولا؟ً
ً هات باريس، ويسَمُر بعد العشاء ولم يدرُس، ورجع بخُفي حُنين فعاقبه والده وجعله مستخدماً في المعمل، كان ظلوما ه في متنز لا والله، لكن لو أنه قال: أنا لها ثم ذهب وجعل يتنز

جهولاً، فالظلوم الجهول لأنه لم يدُرك حجم الأمانة.

قلت له: هذه الحقيبة فيها مئة كيلو غرام هل تستطيع أن تحملها؟ فقال لك: طبعاً أنا من أحملها، فحملها وتألم ظهره وقال: لا أستطيع، قلُ له: أنت ظلومٌ جهول، ظلومٌ لأنك ظلمت
نفسك وأذيتها أنت لا تستطيع حملها، وجهولٌ لأنك لا تعرف ما معنى مئة كيلو وظننتها سهلة، فكان ظلوماً جهولاً لأنه لم يدرك حجم الأمانة، الإنسان الذي لم يدرك أمّا المؤمن شيءٌ

آخر.

قال تعالى عمن حُملوا المسؤولية ثم لم يحملوها، قال:

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
اسُ واَلحِْجَارَةُ علَيَهْاَ مَلاَئكِةٌَ غِلاَظٌ شِداَدٌ لا يعَْصُونَ اللهَ مَا أمََرَهُمْ ويَفَْعلَوُنَ مَا ذيِنَ آمَنوُا قوُا أنَفُسَكمُْ وأَهَلْيِكمُْ ناَرًا وقَوُدهُاَ الن هاَ ال ياَ أيَ

يؤُمَْرُونَ(6)

(سورة التحريم)

{ عن عبدِ اللهِ بنِ عمرو قال إذا كان يومُ القيامةِ مُد الأديمُ وحُشِرَ الدواب والبهائمُ والوحشُ ثم يحصلُ القِصاصُ بين الدواب يقُتص للشاةِ

اء من الشاةِ القرناءِ نطحَتهْا فإذا فُرِغَ من القِصاصِ بين الدواب قال لها كوني ترُاباً قال فعند ذلك يقول الكافرُ ياَ ليَتْنَيِ الجم

كنُتُْ ترََاباً }
(أخرجه الطبري وابن أبي الدنيا في الأهوال والحاكم)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
اهاَ(10) َاهاَ(9) وقَدَْ خَابَ مَن دس قدَْ أفَلْحََ مَن زَك

(سورة الشمس)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
هُ لاَ يهَدْيِ هِ واَلل ذيِنَ كذَبوُا بآِياَتِ الل لوُا التوْرَاةَ ثمُ لمَْ يحَْمِلوُهَا كمََثلَِ الحِْمَارِ يحَْمِلُ أسَْفَارًا بئِسَْ مَثلَُ القَْومِْ ال ذِينَ حُممَثلَُ ال

القَْومَْ الظالمِِينَ(5)



وصفٌ عجيبٌ ومُحكمَ، أنت الآن ائتِ بحمارٍ - أجلكم الله - وضَع فوقه كتاباً من ألف صفحةٍ، فيه خلاصة ما توصل إليه العلِم الحديث في الفَلكَ، ودعه يمشي هل يستفيد منه شيئا؟ً
لن يستفيد لأنه حُمل لكن لم يحمِل، فمَن قال لهم الله: هل تحملوا أمانة التوراة؟ قالوا: نحن نحملها، يعني نأخذها بقوةٍ، ونذكرُ ما فيها، ونعُدِ أنفسنا لأجلها، ونحُارب من أجلها،

وندافع عنها، ثم لمّا حُملوا الأمانة لم يحملوها، قال: (كمََثلَِ الحِْمَارِ يحَْمِلُ أسَْفَارًا).

فمسؤولية الإنسان تجُاه نفسه، تجُاه ذاته أن يزُكيّها، أن يحملها على الطاعة، أن يملأها بمكارم الأقوال والأفعال، تزكية النفس مسؤولية، أمّا أن يتركها هملاً، تتنسى النفس، أي
س بالشُبهات، والشهوات، فيكون عديم المسؤولية لأنه لم يحمل مسؤولية نفسه. تتدن

ثانياً المسؤولية تجاه الخالق هي أن تؤديّ واجب العبودية:
المسؤولية تجاه الخالق جل جلاله هي أن نؤديّ واجب العبودية لله، هناك واجبٌ علينا هو واجب العبودية.

انظروا إلى النبي صلى الله عليه وسلم كيف كان يتحمل المسؤولية تجُاه ربهّ، تقول عائشة رضي الله عنها:

انظروا كيف حمل المسؤولية صلى الله عليه وسلم، أنا مسؤول، عندي مسؤولية أمام خالقي، مغفرة الذنوب شيءٌ آخر، نحن نقف بين يدي الله نرجوه أن يغفر ذنبنا، وأن يتجاوز
عناّ، النبي صلى الله عليه وسلم لماذا يقف بين يدي الله وقد غفر الله له؟ قال: (أفلا أحُِب أنْ أكوُنَ عَبدْاً شَكوُرًا) أحُب أن أكون عبد، أن أؤديّ واجب العبودية بين يدي الله

تعالى، هذه مسؤولية، تحمل المسؤولية.

ثالثاً المسؤولية تجُاه الآخرين:
المسؤولية تجُاه الآخرين تبدأ من الوالديَن، الإنسان عنده مسؤوليةٌ تجُاه والده ووالدته، في حياتهما بالبرِ، وبعد موتهما بالدعاء والاستغفار لهما، والصدقة عنهما، وطلب المغفرة

لهما، تمتد مسؤوليته مع والديه.

رهم بالله، ينهاهمُ عن المُنكر، يأمرهم بالمعروف ثم تأتي إلى الأسُرة الصغيرة الزوجة والأولاد هناك مسؤولية (ياَ أيَهَا الذِينَ آمَنوُا قُوا أنَفُسَكمُْ وَأهَْليِكمُْ ناَرًا) يعظهم، يذُك
(قُوا أنَفُسَكمُْ) المسؤولية الذاتية (وَأهَْليِكمُْ) المسؤولية تجُاه الآخرين، ثم تمتد إلى كل شيء، هناك مسؤوليةٌ تجُاه صديقك، تجُاه شريكك في العمل، تجُاه الناس جميعاً، تجُاه

أهلك، إلى آخره...

لذلك يقول صلى الله عليه وسلم في المسؤولية الجماعية:

ته والده ووالدته، إذا له أسُرة امتدت ته هي نفسه التي بين جنبيه، فإذا كان له والدٌ ووالدة فهو رعي لا يوجد إنسانٌ ليس لديه رعيةّ (كلُكمُْ) يعني أقل رعيةّ إذا عاش وحده فإن رعي
ته المرضى الذين يأتون إليه (كلُكمُْ راعٍ وكلُكمُْ مَسْئوُلٌ عن رَعِيتهِِ) امرأة ته المراجعين، طبيب أصبحت رعي ته الطلاب، محامٍ أصبحت رعي ماً أصبحت رعي ته، إذا كان مُعل رعي

تها بيتها، زوجها، أولادها، أن تتبعل لزوجها وأن تحُسِن تربية أولادها وهكذا، فهذه المسؤولية المُجتمعية تجُاه الآخرين. رعي

نماذج لتحمل المسؤولية عند الصحابة رضي الله عنهم:
الآن كيف نتحمل هذه المسؤوليات؟ انظروا أولاً إلى نماذجٍ لأن القصص والنماذج توضح كيف تحمل بعض الصحب والسلف المسؤولية.

هذا سيدنا أبو بكر رضي الله عنه، منذ اللحظة الأولى لوفاة رسول الله صلى الله عليه وسلم وقف ليتحمل المسؤولية، الناس في هرجٍ ومرج، سيدنا عمُر أمسك سيفه: "من قال
إن محمداَ قد مات قطعت رأسه".

سيدنا أبو بكر في هذه اللحظة وقف ليتحمل المسؤولية:

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو

(سورة الجمعة)

{ أن نبَيِ اللهِ صَلى اللهُ عليه وسلمَ كانَ يقَُومُ مِنَ الليلِْ حتى تتَفََطرَ قَدمََاهُ، فَقالتَْ عَائشَِةُ: لمَِ تصَْنعَُ هذا يا رَسولَ اللهِ،

رَ؟ قالَ: أفلا أحُِب أنْ أكوُنَ عَبدْاً شَكوُرًا فلَمَا كثَرَُ لحَْمُهُ صَلى جَالسًِا، فإَذِاَ أرَادَ أنْ َمَ مِن ذنَبْكَِ وما تأَخهُ لكَ ما تقََدوقدْ غَفَرَ الل

يرَْكعََ قاَمَ فقََرَأَ ثمُ رَكعََ }
(صحيح البخاري)

كمُْ كمُْ راعٍ وكلُ جُلُ راعٍ على أهلِْ بيَتْهِِ، والمَرْأةَُ راعِيةٌَ على بيَتِْ زَوجِْها وولَدَهِِ، فكَلُ تهِِ، والأمِيرُ راعٍ، والركمُْ مَسْئوُلٌ عن رَعِيُكمُْ راعٍ وكلُكل }

تهِِ. } مَسْئوُلٌ عن رَعِي
(أخرجه البخاري ومسلم)



فهدأ الناس، قال عمُر رضي الله عنه: "والله كأني أسمع هذه الآية للمرة الأولى"، هدأ الناس، جهز للدفن، تولى الخلافة، نهض بالأمُة، تحمل المسؤولية من اللحظة الأولى.

لمّا امتنع بعض العرب عن دفع الزكاة، فيما يعُرَف تاريخياً باسم حروب الردة، وأنا أسُمّيها امتناعٌ عن دفع مستحقات الدولة أكثر منها حروب ردة، أكثرهم قال: لا ندفع الزكاة، الزكاة
دٌ على حقوق بيت المال، هذا الذي حصل، سيدنا أبو بكر الذي نعرفه كان يقف في الصلاة فيبكي كانت لرسول الله صلى الله عليه وسلم، ورسول الله مات ونحن لن ندفع، أي تمر

ن شخصيته المتوازنة العجيبة. فلا يستبين الناس كلامه من شدةّ بكائه وهو يصُليّ، هذا الذي نعرفه، الرجُل الأسيف، الرقيق، هذا أبو بكر، لكن مواقفه تبُي

أنت قد تقول: هو الآن الذي سيقف ويقاتلهم من أجل الزكاة؟! لا يدفعوا وانتهى، الآن نفاوضهم لكي يصُلوّا فقط، لكنه وقف وقال:

انظرُ للمسؤولية، انظرُ لسيدنا أبو بكر كيف يحمل المسؤولية، سينقص الدين بعد أن اكتمل الوحي وصلاة وزكاة:

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو

نحِْ، فجاء أبو بكرٍ، فكشف عن رسولِ اللهِ صلى اللهُ عليهِ وسلمَ، مَ مات وأبو بكرٍ باِلسى اللهُ عليهِ وسلرسولَ اللهِ صل أن }

فقَبلهَُ قال: بأبي أنتَ وأمي، طبِتَْ حيا وميتاً، ثم خرج، فحمدَ اللهَ، وأثنى عليهِ، وقال: ألا من كان يعبدُ محمداً، فإن محمداً

: {ومََا مُحَمدٌ إلاِ رَسُولٌ قدَْ خَلتَْ وجل توُنَ} وقال عز همُْ مَي تٌ وإَنِ كَ مَي قد مات، ومن كان يعبدُ اللهَ، فإن اللهَ حي لا يموتُ، وقال:{ إنِ

اكرِيِنَ} قال: فنشجَ الناسُ يبكونَ، قال: واجتمعتِ الأنصارُ إلى سعدِ بنِ عبادةَ في سقيفةِ بني ساعدةَ، فقالوا: سُلُ} إلى قولهِِ {الش مِنْ قبَلْهِِ الر

مَ أبو بكرٍ مُ، فأسكتهَُ أبو بكرٍ، ثم تكل ا أميرٌ، ومنكم أميرٌ، فذهب إليهم أبو بكرٍ، وعمرُ بنُ الخطابِ، وأبو عبيدةَ بنُ الجراحِ، فذهب عمرُ يتكل مِن

ناَ مَ أبلغُ الناسِ، فقال في كلامِهِ: نحنُ الأمراءُ وأنتمُ الوزراءُ، فباَيعِوُا عمرَ وأبا عبيدةَ، فقال عمرُ: بل نبُاَيعِكَُ أنتَ، فأنتَ سيدنا وخيرنا وأحََب فتكل

مَ، فأخذ عمرُ بيدهِِ، فبايعَهَُ، وبايعَهَُ الناسُ } إلى رسولِ اللهِ صلى اللهُ عليهِ وسل
(أخرجه البخاري والبيهقي في الاعتقاد وابن سعد في الطبقات الكبرى)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
اتَ أوَْ قُتلَِ انقَلبَتْمُْ عَلىَٰ أعَْقَابكِمُْ ومََن ينَقَلبِْ علَىَٰ عقَِبيَهِْ فلَنَ يضَُر سُلُ أفََإنِ م رَسُولٌ قَدْ خَلتَْ مِن قَبلْهِِ الر ِدٌ إلا وَمَا مُحَم

اكرِيِنَ(144) هُ الش هَ شَيئْاً ۗ وسََيجَْزيِ الل الل

(سورة أل عمران)

امِهِ وليلةً واحدةً مِن لياليهِ أم ليلتهُُ فليلةٌ سارَ معَ هُ مثلُ عملهِِ يومًا واحداً من أي { عن عمر ذكُرَ عندهَُ أبو بكَرٍ فبكَى، وقالَ : وددتُ أن عمَلي كل

ى أدخلَ قبلكََ فإن كانَ فيهِ شيءٌ أصابنَي دونكََ فدخلَ فكَسحَهُ هِ لا تدخلهُُ حت مَ إلى الغار فلما انتهيَا إليهِْ قالَ: والل رسولِ اللهِ صلى اللهُ عليهِْ وسل

هِ مَ ادخُل فدخلَ رسولُ الل ووجدَ في جانبهِِ ثقباً فشق إزاره وسدها بهِِ وبقي منهْا اثنان فألقَمهمُا رجليهِْ ثم قالَ لرسولِ اللهِ صلى اللهُ عليهِْ وسل

مَ ووضعَ رأسه في حِجرهِِ ونامَ فلدُغَِ أبو بكَرٍ في رجلهِِ منَ الجحر ولم يتحرك مخافةَ أن ينتبهَِ رسولُ اللهِ صلى اللهُ عليهِْ صلى اللهُ عليهِْ وسل

مَ فقالَ: مالك يا أبا بكَر؟ٍ قالَ: لدُغِتُ فداكَ أبي وأمي فتفلَ رسولُ اللهِ صلى مَ فسقَطت دموعهُُ على وجْهُ رسولِ اللهِ صلى اللهُ عليهِْ وسل وسل

مَ ارتدتِ العربُ وقالوا: لا مَ فذهَبَ ما يجدهُُ ثم انتقضَ عليهِْ وكَانَ سببَ موتهِِ وأما يومُهُ فلما قبُضَ رسولُ اللهِ صلى اللهُ عليهِْ وسل اللهُ عليهِْ وسل

نؤدي زَكاةً، فقالَ: لو مَنعوني عقالاً لجاهدتهُم عليهِْ، فقلتُ: يا خَليفةُ رسولِ اللهِ صلى اللهُ عليهِْ وسلمَ تألفِ الناسَ وارفُق

؟ } ينُ أينقصُ وأنا حيالد هُ قدِ انقطعَ الوحيُ وتمارٌ في الإسلام؟ إنةِ وخوارٌ في الجاهليبهِم، فقالَ لي:أجب
(أخرجه البيهقي في دلائل النبوة واللالكائي في شرح أصول الاعتقاد وابن بشران في فوائده)



ً هل سأرجع إلى الوراء وأنا حيّ؟ لا والله، قاتلَ المُرتديّن، أعاد وبسَط ما يسُمّى اليوم بهيبة الدولة الإسلامية على جميع المناطق، وتأدية حقوق الدولة، وبيت مال المسلمين، إذا
تحمل المسؤولية.

أنت على ثغُرةٍ من ثغُر هذا الدين فلا يؤتينَ من قبِلَك:
رنا بقول السَلفَ: "أنت على ثغُرةٍ من ثغُر هذا الدين فلا يؤتينَ من قِبلَك"، يا حاج أبو فلاُن أنت على ثغُرةٍ من ثغُر الدين، تصُليّ في الصف ؟) تذُك كلمة (أينقص وأنا حي

الأول في المسجد وتخرج لتغشُّ الناس بالسوق! الثغُرة التي أنت مرابطٌ عليها قد فتحت فيها ثلمٌ عريض، لأنه سيأتي الناس وتقول لأحدهم لمَِ لا تصُليّ؟ فيقول لك: رأينا الذين
يصُلوّا، رأينا الحاج أبو فلان كيف يصُليّ في الصف الأول ثم يغشُّ الناس، خرقت الثلُمة التي أنت عليها، فهذا ليس مبرراً لمن يقول، ولا يعُفيه من المسؤولية أمام الله، لكن أنت

خرقت ثغُرةً في الدين.

المرأة المُحجبة المُلتزمة التي تغتاب المسلمات وتتحدث في الأعراض هي ثلُمةٌ في الدين، لأن غير المُحجبة ستتخذها حُجةً في أنه انظرُي كيف المرأة المُحجبة تفعل! فكلنا على
ثغُرةٍ من ثغُر هذا الدين، أنت بمحلك التجاري، الطبيب في الطبِ، لا ينبغي أن يؤتى الدين من قبِلَكِ، أنت حارس تقف وممسكٌ بسيفك، لا أحد يتكلم عن دين الله وأنا موجود، لا

؟). فٍ سيءٍ منيّ أنا (أينقص وأنا حي أترُك لأحدٍ فرصةً أن ينال من دين الله، بسبب تصر

الآن نأتي إلى سيدنا عمُر الذي كان يقول له: ارفقِ بالناس، لمّا جاء عام المجاعة كيف تحمل المسؤولية سيدنا عمُر رضي الله عنه؟ أكل الزيت، ثم أكل الشعير، تأتيه الهدايا
فيوزعها، ثم يقول لبطنه: <> صار بطنه يصُدرِ أصواتاً من الجوع والشعير، ويقول: لن آكل الطعام والناس جوعى، تحمل المسؤولية، كان يقول: <> مُتحملٌ للمسؤولية، أنا بموقع

مسؤولية.

سيدنا ربعي بن عامر، لمّا أرُسل إلى رستمُ قائد الفُرس قال له: <> تحمل المسؤولية.

ة في النهار، فأنا لا أستطيع أن أنام لا النهار كله ولا الليل كله، فكان سيدنا عمُر كان يقول: <> عندي مسؤولية أمام نفسي، مسؤولية لربيّ أن أقوم الليل، وعندي مسؤولية للرعي
ينام قليلاً رضي الله عنه، يشعرُ بالمسؤولية.

حامل مسؤولية الدين، يشعرُ أنه مسؤولٌ عن دين الله عز وجل، وليست قضية أنه أنا واحدٌ من الناس لماذا تريد أن تحُمّلني ألا يوجد غيري؟ نعم لا يوجد غيرك، عند المسؤولية لا
.نت علي يوجد غيري، المسؤولية عندما تتعين علي أنا، أقول: لا يوجد غيري، أنا الذي سأعُالج الموضوع، لأن المسؤولية تعي

أول ما يتُحمل به المسؤولية مُراقبة الله تعالى:
أحبابنا الكرام: أول ما يتُحمل به المسؤولية مُراقبة الله تعالى، أول بند في تحمل المسؤولية مراقبة الله، لن يتحمل المسؤولية شخصٌ لا يرُاقب الله، قد يتحمل مسؤولية محدودة،

أنت تمشي بسيارتك والإشارة حمراء تتحمل المسؤولية وتقف، لأنه يوجد كاميرا والمخالفة خمسون ديناراً، وسحب رُخصة، فتتحمل المسؤولية لأنه يوجد مراقبة، هذه مسؤولية
قوانين السير يتحملها الإنسان بقوانينٍ وضعية ومطلوبٌ ذلك، المسؤولية الكبرى أن الإنسان يؤدب نفسه، يتعلق بخالقه، يحُسِن للناس بوجود الكاميرا وعدم وجودها، هذه

المسؤولية لا تتحقق إلا برقابةٍ أعظم من رقابة القوانين، وأعظم من رقابة شرطي السير، تحتاج لتحملٍ مختلفٍ للمسؤولية، وتحتاج لرقابةٍ مختلفة، هذه الرقابة الوحيدة التي
يتحمل بها الإنسان كل مسؤولياته هي رقابة الله تعالى.

كان سهل بن عبد الله التسترُي يقول: <>، الرقابة، الشعور بالمراقبة هو أكثر ما يجعل الإنسان يتحمل المسؤولية.

ليس في ديننا دنيا ودين:
ة الأمر الثاني المهم جداً في قضية تحمل المسؤولية: أن لا نفصل بين دنيا ودين، اليوم هناك برامجٌ في التلفزيونات دنيا ودين، وكأنهما شيئان متقابلان، لم يردِ لا بالكتاب ولا بالسُن

ولا بالسَلفَ أن الأمر دينٌ ودنيا، لا يوجد دين ودنيا إنما هو دين، الدنيا دين، والدين دين، الدين هو الدنيا، يعني أنا عندما أرُيد أن ألُقي القمامة بمكانها المُخصص وألاّ أرميها على
الأرض هذا دين، هذا ليس دنيا، إذا أردت أن أفُهمِ الجيل أو أفهمَ أنا بأن هذا دنيا، هذا يعني أن الدنيا ممكن أن نخَرقِ قوانينها لا يوجد مشكلة، لا هذا دين.

لمّا أرُيد أن أقول للطفل لا تفعل ذلك أقول له هذا حرام، إمّا حرامٌ أو حلال، لمّا أكُثر من أنه عيب فالعيب ليس دين، العيب يفهمه الطفل أنه دنيا، هو إمّا حلالٌ أو حرام، إمّا يرُضي
نا، طبعاً أحياناً يضطر الإنسان أن يقول هذا لسنا مُعتادين عليه، هذا من العيب أن نفعله، لا يتجرأ أن يقول عليه حرام، لكن ثقافة أن العيب يتُرَك، لا ليس العيب نا أو لا يرُضي رب رب

يتُرَك بل الحرام يتُرَك، يعني الفصل بين الدنيا والدين أورث حالة من عدم تحمل المسؤولية، وكأن الدنيا لا أتحمل مسؤوليتها، أنا أتحمل مسؤولية الآخرة، لا الدنيا هي تحمل
ط شعره هذا من الدين. النبي صلى الله عليه وسلم كان إذا أراد أن يمُش ب سريره صباحاً هذا من الدين، لأن المسؤولية، يعني ابني عندما يرُت

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
يتْمُْ ومََا بعُُ إلاِ مَا ذكَ طيِحَةُ ومََا أكَلََ الس هِ بهِِ واَلمُْنخَْنقَِةُ واَلمَْوقْوُذةَُ واَلمُْترََديةَُ واَلن مَتْ علَيَكْمُُ المَْيتْةَُ واَلدمُ ولَحَْمُ الخِْنزيِرِ ومََا أهُلِ لغِيَرِْ الل حُر
ذيِنَ كفََرُوا مِن ديِنكِمُْ فلاََ تخَْشَوهْمُْ واَخْشَونِْ اليْوَْمَ أكَمَْلتُْ لكَمُْ صُبِ وأَنَ تسَْتقَْسِمُوا باِلأْزَْلاَمِ ذلَٰكِمُْ فسِْقٌ ۗ اليْوَمَْ يئَسَِ ال ذبُحَِ علَىَ الن
حِيمٌ(3) هَ غفَُورٌ ر ثِمٍْ ۙ فإَنِ الل فيِ مَخْمَصَةٍ غيَرَْ مُتجََانفٍِ لإ ُدِينكَمُْ وَأتَمَْمْتُ عَليَكْمُْ نعِْمَتيِ وَرَضِيتُ لكَمُُ الإْسِْلاَمَ دِيناً فمََنِ اضْطر

(سورة المائدة)

ي السلامَ، وقلُْ له: بيعِ، فقال لي: إن رأيَتْهَُ فأقرئِهُْ من مَ يومَ أحُُدٍ أطلبُُ سعدَ بنَ الر { وقال زيدُ بنُ ثابتٍ: بعثَني رسولُ اللهِ صلى اللهُ عليه وسل

مَ: كيف تجِدكُ؟ قال: فجعلَتُْ أطوفُ بين القتلى، فأتيَتْهُُ وهو بآخِرِ رمَقٍ، وفيه سبعون ضَرْبةً، ما بين يقولُ لك رسولُ اللهِ صلى اللهُ عليه وسل

مَ يقَرأُ عليك السلامَ، ويقولُ لك: أخبرِْني كيف طعَنْةٍ برُمْحٍ، وضَرْبةٍ بسَيفٍْ، ورَمْيةٍ بسَهمٍْ، فقلتُ: يا سعدُ، إن رسولَ اللهِ صلى اللهُ عليه وسل

ةِ، وقلُْ لقومي الأنصارِ: لا عذُرَْ لكم عند اللهِ مَ السلامُ، قلُْ له: يا رسولَ اللهِ، أجِدُ ريحَ الجن تجِدكُ؟ فقال: وعلى رسولِ اللهِ صلى اللهُ عليه وسل

مَ وفيكم عينٌ تطَرفُِ، وفاضت نفسُهُ مِن وقتهِِ } إن خُلصِ إلى رسولِ اللهِ صلى اللهُ عليه وسل
(شعيب الأرناؤوط تخريج زاد المعاد)



يعني الأناقة من الدين، والرقِة من الدين، واللطف من الدين، والذوق من الدين، وأن لا أطُلقِ بوق السيارة الساعة الثانية عشرة ليلاً وأوقظ الناس دين، هو كله دين، حركة الحياة
ن الصحيح، فهذا أيضاً أمرٌ مهمٌ جداً. هي حركة الدين، التدي

إذا أردت أن يحمل ابنك المسؤولية فعليك أنت أن تحُمّله المسؤولية:
الأمر الآخر يقولون: إذا أردت أن يتحمل ابنك أو طالبك أو أي أحد مسؤوليةً فحمله المسؤولية، يقول لك: أنا ابني لا يتحمل المسؤولية، فتسأله أنت متى حملته مسؤولية؟ فيقول

لك: والله أخاف عليه، إذاً لن يتحمل المسؤولية، يعني أنت ولا مرة قلت له: هذا الأمر عندك يا بنُيَ افعله من أوله لآخره، يقول لك: أنا لا أقدر أن أترك ابني وحده يفعل ذلك، يجب
أن أكون معه، فإذاً لن يتحمل، يجب أن تحُمله ويغلطَ وتصُحح له فيتحمل مسؤولية فقط، هذا باختصار.

زه في النهاية أحسنت، هذا العمل الصحيح، ممتاز لكن لو فعلت لاً فقط إلى أين وصلت؟ ثم أعُزفه بمهمة، ثم أتُابع تنفيذها إلى أين وصلت؟ وليس تدختكليف، متابعة، تعزيز، أكُل
هكذا لكان أفضل، ضمن الحدود المعقولة لشخصيته أنت أدرى، لكن لا تقول لا أرُيد أن أحُمله مسؤولية، ثم بعد ذلك تلومه لماذا لم يحمِل المسؤولية؟ أنت لم تحُمله فهو لن يحمِل.

لأن الإنسان دائماً يميل إلى منطقة الراحة، المنطقة المنزوعة الجُهد، لماذا لا يقوم إلى صلاة الفجر؟ لأن منطقة الراحة سريره، حتى بعلوم النفس الحديثة يقولون: هو بمنطقة
الراحة يتذكر الحالة الرحيمية عندما كان كل شيءٍ واصلٌ لعنده، الطفل إذا لم تفطمه أمه لا يفُطمَ، سيبقى يرضع لأربع أو خمس سنوات لأنه مرتاح لا يمضَغ، ولا يهضم، ولا يأكل،

الحليب شرابٌ سائغ، وهو سعيدٌ بذلك، فإذا لم تحُمله المسؤولية لن يحمِلها.

سيدنا أسامة بن زيد كان عمره سبع عشرة سنة، والنبي صلى الله عليه وسلم بعث بعثةً إلى أرض الشام إلى البلقاء يرُعِب الروم، والجيش فيه سيدنا أبو بكر وسيدنا عمُر، وسيدنا
عنا أبو بكر تحمل المسؤولية وقال: لا أوقف بعثاً بعثه رسول الله، وأنفَذ البعث، وسيدنا أسامة كان على قدر المسؤولية كما يقُال، وذهب وأدىّ المهمة وعاد، سيدنا أسامة إذا تتب

له بها، سيدنا سيرته فنجد أنها ليست طفرةً تحمل المسؤولية، بل هي حالة لأنه كان يحمل المسؤولية فيحملها، فعندما رآه رسول الله صلى الله عليه وسلم يتحمل المسؤولية وك
له لو لم يعرف أنه يتحمل المسؤولية، فحمله مسؤولية وأداها. رسول الله كان عنده خبرة بالرجال، لم يكن ليوك

ع بالأعمال لا بالآمال: دائرة الممكن تتس
ع بالأعمال لا بالآمال، يعني أن نتحرك ضمن دائرة الممكن، اليوم عندنا مشكلة من تلبيس إبليس على الناس، أنه يزُهد ل المسؤولية يا كرام: دائرة الممكن تتسالأمر الآخر في تحم
في دائرة الممكن، أنت تقول: ماذا أستطيع أن أفعل اليوم؟ مثلاً أستطيع أن أدفع صدقةً ديناراً لهذا الفقير، ممكن أن أتُقِن صلاتي، ممكن عندي بر الوالدين والدي موجود ممكن أن

أذهب إليه كل يومٍ وأتفقده، عندي أسُرتي ممكن أن أصُلح علاقتي مع زوجتي وأكسب ودها إلى آخره.. فيعدُهم ويقول: كل ذلك ماذا يساوي؟ ولا شيء، هذا ضمن دائرة الممكن.

إذاً ماذا تريد أن تفعل؟ يقول لك: أرُيد أن أحُرر الأقصى، طموحٌ جميل، لكن أنت اليوم ما هي دائرة الممكن عندك، التحرك ضمن الدائرة التي أنت قادرٌ عليها اليوم أو غداً، أمّا تلك
تحرير الأقصى فتحتاج إلى إعدادٍ وعمل، وتحتاج إلى جيش، أمّا اليوم أنت ضمن دائرة الممكن هل تستطيع أن تتحرك؟ فيلبس عليه إبليس ويقول له: أنت لن تستطيع فعل شيء،

ماذا ستفعل؟ مع أنه ممكن أن يكون ابنه الذي يرُبيّه هو الذي سيحُرر الأقصى ولكنه لا يدري، لكن لا يريد أن يتحرك، ما عنده فكرة:

نا وسأقول له: أنا أديت الذي عليّ يا ربّ، وتحركت ضمن دائرة الممكن، فلمّا تحرك ضمن دائرة الممكن توسعت دائرة الممكن بالأعمال وليس بالآمال، أي أنا سأقف بين يدي رب
ع. أمّا إذا بقي يقول بالآمال الدائرة تضيق لن تتوس

لذلك الشاب الذي يسألك متى اللحظة المناسبة لأبدأ؟ قلُ له: اللحظة المناسبة لن تأتي، لا تعذب نفسك، يقول لك: أنا مُنتظرٌ اللحظة المناسبة، قلُ له: اللحظة المثالية لن تأتي،
ره بأنها لن تأتي فلا ترُهقِ نفسك بها، يجب أن الحياة ليس فيها لحظةٌ مثالية، فيها إنسان قرر يعمل وإنسان قرر ألاّ يعمل، فأي شخص يقول لك: أنا انتظر اللحظة المثالية، بش

تتحرك ضمن اللحظة غير المثالية.

حتى أن هناك بعض الأمراض عند بعض الشباب يقول لك: أنا عاصٍ، أنا لا أستطيع أن أتحرك، هل سيقبلَ الله منيّ؟! أيضاً هذه من مداخل إبليس، أنا لا أستطيع ضبط بصري فماذا
سأفعل للأمُة؟! لا تستطيع ضبط بصرك وإن شاء الله ستستطيع لكن لماذا لا تتحرك؟ هل يمنعك ذلك من حركة؟ٍ فما علاقة أن تتصدق بصدقةٍ إذا كنت لا تستطيع ضبط بصرك؟
فأيضاً المعصية أحياناً تقُعدِ الإنسان عن العمل، فينتظر اللحظة المثالية يقول لك: عندما أتوب وتتحسن أموري سأتحرك، أمّا أنا الآن خجلٌ من ربنّا، هذا مثال، فاللحظة المثالية لا

ع بالأعمال لا بالآمال. تأتي إلا أن نتحرك نحن من أجل أن نصل إليها، ودائرة الممكن تتس

ربما تكون هذه ملامحٌ على طريق تحمل المسؤولية، هذا والله تعالى أعلم، والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو

قَ شعرُه فقال أما كان يجَِدُ هذا ما يسَُكنُ به شعرَه و م زائرًا في منزلنِا فرأى رجلاً شَعثِاً قد تفرى اللهُ عليهِ وسلأتانا رسولُ اللهِ صل }

رأى رجلاً آخرَ وعليه ثيابٌ وسَِخَةٌ فقال أما كان هذا يجدُ ماءً يغسلُ به ثوبهَ }
(أخرجه النسائي وأحمد وأبو داوود)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
قُونَ(164) همُْ يتَ هُ مُهلْكِهُمُْ أوَْ مُعذَبهُمُْ عذَاَباً شَديِداً ۖ قاَلوُا مَعْذِرَةً إلِىَٰ رَبكمُْ ولَعَلَ وإَذِْ قاَلتَْ أمُةٌ منهْمُْ لمَِ تعَظِوُنَ قوَمًْا ۙ الل

(سورة الأعراف)


