
أمة اقرأ
11 برنامج همسة محب

خطبة جمعة

2026-01-30

سورية - دمشق

مسجد عبد الغني النابلسي

يا ربنا لك الحمد، ملءَ السماوات والأرض، وملءَ ما بينهما وملءَ ما شئت من شيءٍ بعد، أهل الثناء والمجد، أحق ما قال العبد، وكلنا لك عبد، لا مانع لما أعطيت، ولا مُعطي لما
منعت، ولا ينفع ذا الجد منك الجد، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، غنى كل فقير، وعزّ كل ذليل، وقوة كل ضعيف، ومَفزَع كل ملهوف، فكيف نفتقر في غناك، وكيف

نضل في هدُاك، وكيف نذل في عزك، وكيف نضُام في سلطانك، وكيف نخشى غيرك، والأمر كله إليك، وأشهد أن سيدنا محمداً عبده ورسوله، أرسلته رحمةً للعالمين بشيراً ونذيراً،
ات القربات، فجزاه الله عناّ خير ما جزى نبياً عن أمته. ليخرجنا من ظلمات الجهل والوهم إلى أنوار المعرفة والعلِم، ومن وحول الشهوات إلى جن

ة سيدنا محمدٍ، وسلم تسليماً كثيراً. اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد، وعلى آل سيدنا محمد، وعلى أصحاب سيدنا محمد، وعلى أزواج سيدنا محمد، وعلى ذري

مة، وفي غار حراء تحديداً، وقبل ما يزيد على ألفٍ وخمسمئة عام، تردد صوت جبريل عليه السلام، وهو ينزل بالوحي على رسول ة المُكر ها الإخوة الأحباب: قريباً من مك وبعد فيا أي
الله صلى الله عليه وسلم.

ليعُلنِ الوحي بذلك، نهاية عصر الظلُمات وبداية عهد النور.

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
مَ الإْنِسَانَ مَا لمَْ يعَلْمَْ(5) مَ باِلقَْلمَِ(4) علَ ذيِ علَ كَ الأْكَرَْمُ(3) ال ذيِ خَلقََ(1) خَلقََ الإْنِسَانَ مِنْ علَقٍَ(2) اقرَْأْ ورََب كَ ال اقرَْأْ باِسْمِ رَب

(سورة العلق)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل



الظلُمات كثيرةٌ لكن طريق الحقّ واحدٌ لا يتعدد:
(مِنَ الظلمَُاتِ) بالجمع (إلِىَ النورِ) المُفرَد، فما أكثر الظلُمات، وأمّا طريق الحقّ فواحدٌ لا يتعدد (مِنَ الظلمَُاتِ) من ظلُمة الجهل، وظلُمة الشِرك، وظلُمة المناهج الأرضية،

وظلُمة الطاغوت الذي يعُبدَ من دون الله تعالى، إلى نورٍ واحدٍ وهو نور الهداية.

صراط الله المستقيم واحد، لكن سُبل الغوِاية مُتعددة، فما أحرى بالإنسان أن يسلكُ الصراط المستقيم ونور الهداية القويم.

القراءة البعيدة عن الإيمان قراءةٌ نتيجتها الدمار والهلاك:
ت أمُتنا من بعدها في خير عصورها "أمُة اقرأ"، كانت كلمة (اقْرَأْ) حرباً على الجهل، وكانت كلمتا (باِسْمِ رَبكَ) حرباً على كل ها الإخوة الكرام: كانت كلمة (اقْرَأْ) والتي سُمّي أي

قراءةٍ لا تبدأ باسم الله، ولا تنتهي بالإنسان إلى الإيمان بالله الخالق العظيم، فالقراءة في الكون، والقراءة في الكتبُ، والقراءة في كل شيءٍ، البعيدة عن الإيمان مُنطلقاً ونتيجةً، لا
تؤديّ إلى خيرٍ، كم قرأوا في الكون؟ وكم تعلموا؟ وكم قرأوا في الكتبُ ولم يفُضِ إيمانهم إلى خيرٍ، لأن القراءة البعيدة عن الإيمان، التي لا تنطلقِ من الوحي، ولا تكون ثمرتها

(باِسْمِ رَبكَ الذِي خَلقََ) هي قراءةٌ نتيجتها الدمار، والهلاك، والإفساد، والطغُيان كما نرى، لذلك جاء بعدها في سورة العلَقَ:

اكة، والقنابل العنقودية والجرثومية، متى يطغى؟ عندما يقرأ لكن لا يقرأ باسم ربهّ، عندما يقرأ لكن لا يقرأ قراءةً إيمانيةً تقوده إلى معرفة الله، وإلى شُكر الله، فيصنع الأسلحة الفت
ويعيثُ في الأرض فساداً، عندما قرأ في الكون بغير اسم الله تعالى.

قراءة الإيمان تؤديّ إلى إعمار الأرض بالخير ونشر الحقّ والعدل:
ها الإخوة الكرام: أمّا قراءة العدل، وقراءة الإيمان، فإنها تؤديّ إلى إعمار الأرض بالخير، ونشر الحقّ والعدل، ويكون الجهاد في سبيل الله عندها، وسيلةً لتحقيق ذلك، وردعاً لكل أي

من يرُيد الوقوف في وجه نشر الحقّ والخير، قال تعالى:

فهدف القتال في سبيل الله ليس عدواناً على أحد.

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو

الر كتِاَبٌ أنَزَلنْاَهُ إلِيَكَْ لتِخُْرِجَ الناسَ مِنَ الظلمَُاتِ إلِىَ النورِ بإِذِنِْ رَبهِمْ إلِىَٰ صِرَاطِ العَْزِيزِ الحَْمِيدِ(1)

(سورة إبراهيم)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
قُونَ(153) كمُْ تتَ قَ بكِمُْ عنَ سَبيِلهِِ ذلَٰكِمُْ وصَاكمُ بهِِ لعَلَ بلَُ فتَفََر بعُِوا السَبعُِوهُ ۖ وَلاَ تتذاَ صِرَاطيِ مُسْتقَِيمًا فَات وَأنَ هَٰ

(سورة الأنعام)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
كلاَ إنِ الإْنِسَانَ ليَطَغْىَٰ(6)

(سورة العلق)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
هَ بمَِا يعَمَْلوُنَ بصَِيرٌ(39) وَقَاتلِوُهُمْ حَتىٰ لاَ تكَوُنَ فِتنْةٌَ وَيكَوُنَ الدينُ كلُهُ للِهِ فإَنِِ انتهَوَاْ فإَنِ الل

(سورة الأنفال)



ولكن الجهاد والقتال في سبيل الله منعٌ للفتنة.

الجهاد والقتال في سبيل الله منعٌ للفتنة:
هاً لفساد أبنائي وبناتي، أيفتنةٍ أكبر من أن يفُتنَ الناس عن دينهم، أن يكون الإعلام موج فتنةٍ أعظم، وأي عندما يقاتل المؤمن في سبيل الله، يقاتل ليمنع الفتنة في الأرض، وأي

فتنةٍ أعظم؟ أي فتنةٍ أعظم من أن تقُصَف شعوبٌ آمنةٌ لا ذنب لهم:

أي فتنةٍ أعظم من أن تثُار الشُبهُات حول دين الله، وتتلقفها وسائل الإعلام، وتنشرها على أنها رأيٌ يشُار إليه بالبنَان، أي فتنةٍ أعظم من أن يخَرُج التافهون والتافهات، فيتصدرون
الوسائل الإعلامية والمجالس، ويتحدثون ويدلون بآرائهم في قضايا شرعية، في قضايا قطعية من دين الله تعالى، لا تقبل الجدال ولا تقبل الآراء، أي فتنةٍ أعظم مما نراه اليوم

(وَالفِْتنْةَُ أكَبْرَُ مِنَ القَْتلِْ) لذلك شُرعِ القتال في سبيل الله، لئِلاّ تكون فتنةٌ في الأرض، كما نشُاهد في أيامنا هذه، وقد انتشرت الفتن في الأرض.

د الناس للطواغيت: جاء القتال ليحفظ للناس دينهم وليقف في وجه من يرُيد أن يعُب
د الناس لشهواتهم، فأراد الله تعالى د الناس للناس وللطواغيت، وأن يعُب (وَقَاتلِوُهُمْ حَتىٰ لاَ تكَوُنَ فِتنْةٌَ) جاء القتال ليحفظ للناس دينهم، وليقف في وجه كل من يرُيد أن يعُب
من الجهاد في سبيله، أن يكون الدين لله، أن يدين الناس لله، أن يسُمَح لهم بإقامة شعائرهم، أن يسُمَح لهم بأن يتوجهوا بالعبادة للخالق الذي خلقهم، هذا هو الجهاد في سبيل

الله، هو إتاحة المجال للناس، أن يعبدوا الله تعالى، أمّا من أراد غير ذلك:

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
هَ لاَ يحُِب المُْعتْدَيِنَ(190) ذيِنَ يقَُاتلِوُنكَمُْ ولاََ تعَتْدَوُا إنِ الل هِ ال وقَاَتلِوُا فيِ سَبيِلِ الل

(سورة البقرة)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
هِ هِ وكَفُْرٌ بهِِ واَلمَْسْجِدِ الحَْرَامِ وإَخِْرَاجُ أهَلْهِِ مِنهُْ أكَبْرَُ عِندَ الل هرِْ الحَْرَامِ قتِاَلٍ فيِهِ ۖ قلُْ قتِاَلٌ فيِهِ كبَيِرٌ ۖ وصََد عنَ سَبيِلِ الل يسَْألَوُنكََ عنَِ الش
ىٰ يرَُدوكمُْ عنَ ديِنكِمُْ إنِِ اسْتطَاَعوُا ومََن يرَْتدَدِْ مِنكمُْ عنَ ديِنهِِ فيَمَُتْ وهَوَُ كاَفرٌِ فأَوُلئَٰكَِ وَالفِْتنْةَُ أكَبْرَُ مِنَ القَْتلِْ ۗ ولاََ يزََالوُنَ يقَُاتلِوُنكَمُْ حَت

ارِ ۖ همُْ فيِهاَ خَالدِوُنَ(217) حَبطِتَْ أعَمَْالهُمُْ فيِ الدنيْاَ واَلآْخِرَةِ ۖ وأَوُلئَٰكَِ أصَْحَابُ الن

(سورة البقرة)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
ىٰ يقَُاتلِوُكمُْ فيِهِ ۖ واَقتْلُوُهمُْ حَيثُْ ثقَِفْتمُُوهمُْ وأَخَْرجُِوهمُ منْ حَيثُْ أخَْرَجُوكمُْ وَالفِْتنْةَُ أشََد مِنَ القَْتلِْ ولاََ تقَُاتلِوُهمُْ عِندَ المَْسْجِدِ الحَْرَامِ حَت

فإَنِ قاَتلَوُكمُْ فاَقتْلُوُهمُْ ۗ كذَلَٰكَِ جَزَاءُ الكْاَفرِيِنَ(191)

(سورة البقرة)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
هدُمَتْ صَواَمِعُ وبَيِعٌَ وصََلوَاَتٌ ومََسَاجِدُ اسَ بعَضَْهمُ ببِعَضٍْ ل هِ الن ذيِنَ أخُْرجُِوا مِن ديِاَرهِمِ بغِيَرِْ حَق إلاِ أنَ يقَُولوُا رَبناَ اللهُ ۗ ولَوَلاَْ دفَعُْ الل ال

هَ لقََويِ عزَيِزٌ(40) هُ مَن ينَصُرُهُ ۗ إنِ الل هِ كثَيِرًا ۗ ولَيَنَصُرَن الل يذُكْرَُ فيِهاَ اسْمُ الل

(سورة الحج)



د الناس له، لا يحق لطاغوتٍ أن يقول: لكن لا يحق لأحدٍ أن يعُب

كما قال فرعون، ولو لم يقُلها بلسانه لكنه يقولها بأفعاله، أي قوةٍ تجرؤ علينا كعادٍ لمّا قالوا:

م في الأرض، نفعل ما نشاء، ندُمر، نقصِف الآمنين، المستشفيات، الأبرياء، المدارس (مَنْ أشََد مِنا قُوةً) فكان القتال في سبيل الله، لئِلاّ يصُبحِ في الأرض قطُبٌ واحدٌ يتحك
ها الكرام، عندما تكون قراءةً إيمانية، يكون القتال والجهاد وإعداد القوة في سبيل الله تعالى حقاً. وينهبَ ثرواتها، ويعيثُ فيها فساداً، هذه القراءة للكون أي

م ها الإخوة الكرام: أمّا عندما يقُرأ الكون بعيداً عن الإيمان، قراءةً غير مُقيدةٍ بشرع الخالق، فإن ذلك سينُتجِ حتماً ما نراه اليوم، من سيطرة الطغُاة على الأرض ومواردها، والتحك أي
بالمُستضعفين ومنعهم من حقوقهم، وتكون الحرب على المسلمين وعلى دينهم، وعلى مناهجهم، وتسُتخدم الأسلحة الأشد فتكاً، وإبادةً، وإجراماً، كي يدين الناس بالعبودية لغير

خالقهم من طواغيت الأرض.

القراءة التي يريدها الله هي القراءة التي توصلك إلى نعِمَ الله وإلى المنعُمِ:
ها الإخوة الكرام: (اقْرَأْ باِسْمِ رَبكَ الذِي خَلقََ(1) خَلقََ الإْنِسَانَ مِنْ عَلقٍَ) يعود بالإنسان إلى أصل خِلقته، عندما علَقَت هذه القطعة اللحمية في جدار الرحم، لتأخُذ غذائها، أي

ر على عباد الله. وهنُا بدأت رحلة الخلق، ابدأ من حيث كنت كي لا تطغى في الأرض، ابدأ من حيث أنت نطُفةٌ، فلا تتكب

(اقْرَأْ باِسْمِ رَبكَ الذِي خَلقََ(1) خَلقََ الإْنِسَانَ مِنْ عَلقٍَ(2) اقْرَأْ وَرَبكَ الأْكَرَْمُ) اقرأ لتشكرُ الكريم على نعِمه، اقرأ لتنسُب النعِمة إلى المُنعمِ، اقرأ من أجل أن تقول يا
ربيّ لك الحمد على ما أنعمت، اقرأ لتتواضع لله تعالى، هذه هي القراءة الكونية التي يريدها المولى جل جلاله (اقْرَأْ وَرَبكَ الأْكَرَْمُ(3) الذِي عَلمَ باِلقَْلمَِ(4) عَلمَ الإْنِسَانَ مَا

لمَْ يعَْلمَْ).

لا يمكن أن تصل لكل شيءٍ بعقلك بل بما يخبرك به الله تعالى:
لا تنسى أبداً وأنت تقرأ، أنك لن تستطيع أن تصل إلى كل شيءٍ، من خلال تفكيرك وعقلك، وتجربتك وحسك، تأكد أن هناك أشياءٌ يجب أن يخُبرك بها الله تعالى، وأن تصُدقها (عَلمَ
الإْنِسَانَ مَا لمَْ يعَْلمَْ) إياّك أن تطُلقِ لذهنك ولفكرك العنَان، لكي يستنتج بنفسه كل شيء، لا يمكن أبداً أن تصل إلى كل شيءٍ بعقلك، كما يرُيد الغرب اليوم وبعض المُتأثرين به
ك يقول لك؟؟ القرآن يقول لك أم فكرك يقول أن يوهمنا، هذه القضية لم تدخُل في عقلي، كيف أدُخلها في عقلك؟! هذه القضية لم أفهمها، قال لي عقلي، عقلك يقول لكَ أم رب

لك؟

ها الإخوة الكرام: آية (عَلمَ الإْنِسَانَ مَا لمَْ يعَْلمَْ) إشارةٌ إلى أن هذه القراءة يجب أن يكون فيها شيءٌ يخُبرك به الله تعالى، أنت تنظرُ في الكون فترى الشجرة، فتقول: أي
الشجرة تدل على الخالق، فتقول: هناك خالقٌ للشجرة، مَن هذا الخالق العظيم الذي خلق الكون بكل ما فيه؟! وأنت تقرأ في الكون، ما صفاته؟ ماذا يريد منيّ؟ ماذا بعد الدنيا؟
ك مباشرةً، عندها لا يقُال في وسائل الإعلام ما رأيك بحد ني؟ (عَلمَ الإْنِسَانَ مَا لمَْ يعَْلمَْ) هذه تغُلقِ فيها عقلك، وتتعلم فيها من رب ه؟ كيف يحُب كيف أصِل إلى الله؟ كيف أحُب

السرقة؟ يقول: والله أنا عندي أجده همجياً!!

ها الشرع؟! مَن أنت حتى تقول إن هذه المسألة كذا أو كذا، وهي من ر في مسألةٍ أقر د الزوجات؟ يقول: فيه ظلمٌ للمرأة، ومَن أنت؟! من الذي أعطاك الحقّ أن تقُرما رأيكم بتعد
له بقولك: سمِعنا وأطعنا ها الكرام، لذلك قال: (عَلمَ الإْنِسَانَ مَا لمَْ يعَْلمَْ) عندما يعُلمك الله، أصغِ بسمعكِ لما يعُلمك الله إياّه، وتقَب القطعي في دين الله تعالى، هنُا المشكلة أي

فقط (عَلمَ الإْنِسَانَ مَا لمَْ يعَْلمَْ) فإن لم يقُرأ الكون هذه القراءات إيماناً، وشُكراً، وإصغاءً، وتلقّياً للخبر الصادق، قال تعالى:

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
هِ فقََدِ اسْتمَْسَكَ باِلعْرُْوةَِ الوْثُقَْىٰ لاَ انفِصَامَ لهَاَ ۗ شْدُ مِنَ الغَْي فمََن يكَفُْرْ باِلطاغوُتِ ويَؤُمِْن باِلل نَ الرَبيينِ ۖ قَد تلاَ إكِرَْاهَ فِي الد

هُ سَمِيعٌ علَيِمٌ(256) واَلل

(سورة البقرة)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
فقََالَ أنَاَ رَبكمُُ الأْعَْلىَٰ(24)

(سورة النازعات)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
ذيِ خَلقََهمُْ هوَُ أشََد مِنهْمُْ قوُةً ۖ وكَاَنوُا بآِياَتنِاَ هَ ال فأَمَا عاَدٌ فاَسْتكَبْرَُوا فيِ الأْرَْضِ بغِيَرِْ الحَْق وقَاَلوُا مَنْ أشََد مِنا قُوةً ۖ أوَلَمَْ يرََواْ أنَ الل

يجَْحَدوُنَ(15)

(سورة فصلت)



عندما يظن نفسه مُستغنياً عن الله يطغى في الأرض، فيكون الفساد في الأرض.

قدم الله تعالى العلِم على خلق الإنسان ليشُير إلى أهميته:
ها الإخوة الكرام: يقول تعالى: أي

حْمَٰنُ(1) عَلمَ القُْرْآنَ(2) خَلقََ الإْنِسَانَ) هذا ترتيبٌ رُتبي، وليس م القرآن، لكن الله تعالى قال: (الرمه؟ الترتيب: خَلقَ الإنسان علمه قبل أن يخلقه؟ أم خلقه ثم علهل عل
ترتيباً زمنياً، فلو أنه خلقه دون أن يعُلمه القرآن، لكان بلا منهجٍ فأفسد في الأرض.

حْمَٰنُ(1) عَلمَ القُْرْآنَ(2) خَلقََ الإْنِسَانَ(3) عَلمَهُ البْيَاَنَ). مها على خلق الإنسان (الرم الإنسان، وقدأولاً، ليشُير إلى أهمية أن يتعل (َمَ القُْرْآنعَل) :لذلك قال تعالى

ها الإخوة الكرام: اليوم وسائل التواصل، وإن كانت أصبحت وسائل التقاطعُ الاجتماعي، هذه الوسائل حَرَفت جيلنا وحَرَفتنا عن أهمية القراءة، وعن أهمية الكتاب، حَرفتنا حتى عن أي
نا صلى الله عليه وسلم، فإذا سألت سؤالاً اليوم، مَن يقرأ ة نبي ةٍ في الأرض، وهي سُن القراءة في أهم كتابٍ سنسُأل عنه يوم القيامة، وهو كتاب الله تعالى، وشغلتنا عن أعظم سُن

في اليوم خمس صفحاتٍ في كتاب الله من المسلمين؟ لا تجد إلا نسبةً قليلة!! ولو سألت من يقرأ خمس أحاديث يومياً من أحاديث رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ فالنسبة
ك الجوال وتتُابع المقاطع القصيرة، التي لا تؤديّ إلى ت أن تحُرالناس جميعاً اتجهوا إلى هذه الوسائل وأمسكوا هواتفهم، والطامة الكبُرى في الأجيال القادمة، التي تعود أقل، لأن

م. ثقافةٍ هذا إن كانت نافعة، فكيف إذا كانت مُضِرةً أو كان فيها مُحر

لذلك كنت أقول باللغة الإنكليزية: كلما اقتربت منFace book" " ابتعدت عن book" Al" لا يجتمع "Face book" مع "book Al" إلا أن يضُبطَ بوقتٍ قصير، وأن يتُرَك المكان
ة رسوله صلى الله عليه وسلم ثانياً، لقراءةٍ في كتابٍ نافعٍ في علوم الدين والدنيا ثالثاً. الأكثر، والأكبر والأوسع للكتاب، لكتاب الله تعالى أولاً، لسُن

سهولة الوصول إلى المعلومة زهد الناس بها:
ها الإخوة الكرام: لا بدُ أن نشُجع أبناءنا على القراءة النافعة المُثمرة، وأن نحاول جَهدنا أن نبُعدهم عن الجوال الذي في أيديهم. أي

ها الإخوة الكرام: إن سهولة الوصول على المعلومة زهد الناس بها، وجعلهم يعُرضون عن القراءة النافعة، سهولة الوصول إلى المعلومة، يعني اليوم يخطرُ في باله سؤال، يفتح أي
الجوال يسأل فيأتيه الجواب، قد يكون الجواب صحيحاً أو قد يكون غلطاً، لكن هو قادرٌ على الوصول إلى المعلومة، فلمّا أصبح قادراً على الوصول إليها في كل وقت، زهدَِ فيها فلا

يحفظها، ولا يفهمها، ولا يتُقنها، لأنها في جَيبه، أمّا عندما كان الوصول إلى المعلومة صعباً، يحتاج إلى فتح عشرات الكتبُ لتصل إلى المعلومة الصحيحة، كان ذلك يجعل الناس
يهتمون بالمعلومة أكثر، ويقُبلون عليها، ويتمسكون بها أكثر وأكثر.

طلب العلم يحتاج إلى جهاد:
ذكَرَ الإمام الذهبي في كتابه سيرَ أعلام النبُلاء، كان يتُرجم للإمام "بقيّ بن مخلدٍ الأندلسي" أحد أئمة الحديث من الأندلس، يقول بقي: وقد جاء إلى بغداد يريد أن يلتقي بالإمام

أحمد بن حنبل، قال: <

رحلةٌ طويلةٌ في طلب الحديث، فوصله الخبر، قال: فاغتممتُ لذلك غماً شديداً، ماذا أفعل؟ كيف أتعلم وقد قطعت كل هذه المسافات من أجل لقُيا الإمام أحمد؟ فوصل ثم خرج
ه أحدهم على الدار، فقرعت بابه، فخرج إلي، فقلت: يا أبا عبد الله، رجلٌ غريب الدار، هذا أول دخولي هذا البلد، وأنا طالب حديثٍ يستدل على منزل الإمام أحمد، فدلُلت عليه، دل

ة رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولم تكن رحلتي إلا إليك، فقال لي: ادخُل إلى مدخل البيت، ولا تقع عليك عين، ثم سألني: أين موضعك؟ فقلت: المغرب ة، سُن د سُن ومُقي
الأقصى، قال: إفريقيةُ؟ قلت: أبعد من ذلك، قال: الأندلس؟ قلت: نعم، من الأندلس جئت إلى بغداد.

فقال: إن موضعك لبعيد، وما كان شيءٌ أحب إلي من أن أحُسِن عون مثلك على طلبه، ولكنني مُمتحنٌ بما ترى، وقد مُنع الاجتماع معي، فقلت: قد بلغني ذلك يا إمام، ولكن هذا
أول دخولي، وأنا مجهول العين عندكم، الناس لا يعرفونني، فإن أذنِت لي أن آتي إليك كل يومٍ في زي السؤال، "جمع سائل" يعني بعرُفنا "المُتسول"، آتيك وقد لبست لباس
السائلين، لباس مُهترئة، وكأنني جئت آخُذ مالاً، أو طعاماً، أو شيئاً، فإن شئت أن آتيك كل يومٍ في زي السؤال، فلو لم تحُدثّنِ في كل يومٍ إلا بحديثٍ واحدٍ لكان فيه الكفاية.

فكنت آخُذ عوداً كما يفعل السائل الفقير، آخُذ عوداً في يدي وألفُّ رأسي بخِرقة، وأجعل ورقي ودواتي، أي "المحبرة" في كمُّي، ثم آتي بابه فأصيح: الأجر رحمكم الله، فيخرُج إلي
ويحُدثّني بالحديثين والثلاثة فأكتفي بذلك، على الباب وكأنه يعُطيه مالاً أو شيئاً، يسُمِعه حديثين أو ثلاثة، فيسُجل حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم يذهب، قال: فالتزمت

ذلك فترةً طويلةً من الزمن، كل يوم، فلمّا ظهر الإمام أحمد وسما ذكِره، وعظَمُ في عيون الناس، كان يعرف لي حق صبري، فكنت إذا أتيت حلقته فسحَ لي، وأدناني منه، ويقول
لأصحاب الحديث: هذا يقع عليه اسم طالب العلِم، ثم يقص عليهم قصتي>>.

الجهل الذي يعيشه الناس أنه لا يثقون بالحديث كما يثقون بالقرآن:
عندي ملاحظتان أخيرتان:

ه لم يقرأ عن الرحلة في طلب الحديث، ولم يقرأ عن شروط المُحدثّين، ولم يقرأ الأولى: أنه يأتي إليك اليوم شخصٌ بعد ألف سنة ليقول لك: كيف نثق بالحديث؟ القرآن محفوظ لكن الحديث لم يحُفَظ، ولعل
عن شروط الحديث الصحيح، ولا كيف ينتقل الحديث من الصِحة إلى الحسن، ولا كيف يصُبحِ ضعيفاً، ولا كيف يحُكمَ عليه بالوضع، ولا يعرف عِلم الجرح والتعديل، ولا يعلم عِلم ضبط الرجال، ولا يعلم العدالة
فت، وضِعت، نكتفي بالقرآن الكريم، هذه أول ملاحظة للجهل الذي يعيشه بعض الناس. والضبط والفرق بينهما، لم يقرأ في ذلك شيئاً، لكنه يستمِع في وسائل الإعلام، إلا أننا لا نثق اليوم بالأحاديث لعلها حُر

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
آهُ اسْتغَنْىَٰ(7) الإْنِسَانَ ليَطَغْىَٰ(6) أنَ ر ِإن َكلا

(سورة العلق)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
مَهُ البْيَاَنَ(4) مَ القُْرْآنَ(2) خَلقََ الإْنِسَانَ(3) علَ حْمَٰنُ(1) علَ الر

(سورة الرحمن)



والمسألة الثانية: انظروا كيف كان الوصول إلى المعلومة صعباً، لكن كيف كانت المعلومة تثُمِر لأنها تأتي بعد بحثٍ وبعد جهاد، فينبغي اليوم أن نعود إلى القراءة، إلى الكتاب،
ة رسوله صلى الله عليه وسلم، وفي سيرة المُصطفى عليه الصلاة والسلام. إلى التعلم، والواجب العظيم الذي لا يمكن أن نغُفله، أن نقرأ يومياً في كتاب الله تعالى، وفي سُن

ها الإخوة الكرام: حاسبوا أنفسكم قبل أن تحُاسبوا، وزنِوا أعمالكم قبل أن توُزن عليكم، واعلموا أن مَلكَ الموت قد تخطانا إلى غيرنا وسيتخطى غيرنا إلينا فلنتخذ حذرنا، الكيس أي
من دان نفسه وعمل لمَِا بعد الموت، والعاجز من أتبع نفسه هواها وتمنىّ على الله الأماني، واستغفروا الله.

الحمد لله رب العالمين وأشهد أن لا إله إلا الله ولي الصالحين، اللهم صل على سيدنا محمدٍ وعلى آل سيدنا محمد، كما صليت على سيدنا إبراهيم وعلى آل سيدنا إبراهيم، وبارك
على سيدنا محمدٍ وعلى آل سيدنا محمد، كما باركت على سيدنا إبراهيم وعلى آل سيدنا إبراهيم في العالمين إنك حميدٌ مجيد.

الدعاء:
يت، وبارك لنا فيما أعطيت، وقنِا واصرف عناّ شر ما قضيت، فإنك تقضي بالحق ولا يقُضى عليك، إنه لا يذل من واليت نا فيمن تول اللهم اهدنِا فيمن هديت، وعافنِا فيمن عافيت، وتول

ولا يعز من عاديت، تباركت ربنا وتعاليت، فلك الحمد على ما قضيت، ولك الشكر على ما أنعمت وأوليت، نستغفرك ونتوب إليك، ونؤمن بكَ ونتوكل عليك.

بنُا إليك. اللهم هبّ لنا عملاً صالحاً يقُر

اللهم يا واصل المُنقطعين صِلنا برحمتك إليك.

ة توفنا، نلقاك وأنت راضٍ عناّ. اللهم بفضلك عمُنا، واكفِنا اللهم شر من أهمنا وأغمنا، وعلى الإيمان الكامل والكتاب والسُن

ة عوناً ومُعيناً، وناصراً وحافظاً ومؤيداً وأميناً. اللهم كنُ لأهلنا في غز

اللهم أطعمِ جائعهم، واكسُ عريانهم، وارحم مُصابهم، وآوِ غريبهم، واجعل لنا في ذلك سهماً وعملاً صالحاً يا أرحم الراحمين، واغفر لنا تقصيرنا فإنك أعلم بحالنا، وانصُرنا اللهم على
أنفسنا وعلى شهواتنا حتى ننتصر لك فنستحق أن تنصُرنا على أعدائنا.

ة نبيك صلى الله عليه وسلم، والحمد لله رب العالمين. اللهم اجعل هذه البلاد أمناً سخاءً رخاءً وسائر بلاد المسلمين، ووفق القائمين عليها لما فيه مرضاتك، وللعمل بكتابك وبسُن

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو


