
فقه الواقع
الصلاة

خطبة جمعة

2026-01-09

سورية - دمشق

مسجد عبد الغني النابلسي

يا ربنا لك الحمد، ملءَ السماوات والأرض، وملءَ ما بينهما وملءَ ما شئت من شيءٍ بعد، أهل الثناء والمجد، أحق ما قال العبد، وكلنا لك عبد، لا مانع لما أعطيت، ولا مُعطي لما
منعت، ولا ينفع ذا الجد منك الجد، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، غنى كل فقير، وعزّ كل ذليل، وقوة كل ضعيف، ومَفزَع كل ملهوف، فكيف نفتقر في غناك، وكيف

نضل في هدُاك، وكيف نذل في عزك، وكيف نضُام في سلطانك، وكيف نخشى غيرك، والأمر كله إليك، وأشهد أن سيدنا محمداً عبده ورسوله، أرسلته رحمةً للعالمين بشيراً ونذيراً،
ات القربات، فجزاه الله عناّ خير ما جزى نبياً عن أمته. ليخرجنا من ظلمات الجهل والوهم إلى أنوار المعرفة والعلِم، ومن وحول الشهوات إلى جن

ة سيدنا محمدٍ، وسلم تسليماً كثيراً. اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد، وعلى آل سيدنا محمد، وعلى أصحاب سيدنا محمد، وعلى أزواج سيدنا محمد، وعلى ذري

الدعوة إلى الله فرض عين:
ها الإخوة الأحباب: لو سألت مُسلماً لمَِ تصُليّ؟ لكان جوابه البديهي لأن الصلاة فرض، ولو سألت آخر لمَِ تغض بصرك؟ لكان جوابه لأن الله أمرني بغضّ البصر، وأسألك وبعد فيا أي
الآن أليست الدعوة إلى الله تعالى فرضا؟ً إذاً لا بدُ من أدائها، لا بدُ من الدعوة إلى الله، لا بدُ لكل مناّ أن يدعو إلى الله بحاله أو بمقاله، وفق ما يعلمَ وفي حدود مَن يعرف، في
أسرته، في معمله، في شركته، لا أقول الدعوة التخصصية التي ينبري لها الدعُاة على المنابر وخلف الشاشات، وإنما أن نبُلغ هذا الدين العظيم، لمَن نعرف من الناس، أن نأمُر

بالمعروف، أن ننهى عن المنكر، هذه فريضةٌ من الفرائض التي فرضها الله علينا، ألم يقُل رسول الله صلى الله عليه وسلم مُخاطباً أصحابه وأمُته:

وهذا أمرٌ يقتضي أن نستجيب له، وهذا الحديث الشريف على كلماته القليلة فيه معانٍ كثيرة، فيه تكليف، وفيه تشريف، وفيه تخفيف.

غ، أن نوصل حديثاً من أحاديثه لفردٍ من أفراد أمُته، أن نشرح آيةً سمعناها من خطيب المنبر، لزوجةٍ، فنا رسول الله صلى الله عليه وسلم أن نبُل التكليف: (بلغوا) هذا تكليف، يكُل
أو لولدٍ، أو لشريكٍ، أو لموظفٍ، (بلغوا) هذا تكليف.

وأمّا التشريف: فهو في قوله (عني) فأي شرفٍ أعظم من أن تبُلغ عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، فلو جاء أحدنا من عند مَلكٍِ من ملوك الأرض وقال له: بلغ عنيّ هذه الرسالة، لطار فرحاً، ورفع رأسه عالياً،
غ إنما تبُلغ عن رسول الله صلى الله عليه وسلم. يريد أن يبُلغ عن مَلكٍِ من ملوك الأرض، فماذا وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (بلغوا عني) هذا تشريف، أنك عندما تبُل

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو

ارِ } { بلغوا عني ولو آيةً وحدثوا عن بني إسرائيلَ ولا حرجَ ومن كذبَ علي متعمداً فليتبوأ مقعدهَُ من الن
(أخرجه البخاري)



غ آيةً فقد أدىّ الواجب عليه (بلغوا عني ولو آيةً) تكليفٌ وتشريفٌ وتخفيف. التخفيف: ثم قال: (ولو آيةً) وهذا تخفيف، فلو أن إنساناً بل

الناس على أصنافٍ ثلاثة في موضوع الدعوة إلى الله:
ه صلى الله عليه وسلم، والمسلمين معه ومِن بعده: ها الإخوة الكرام: ألم يقُل الله تعالى آمِراً نبي أي

وهذه الآية شملت أصنافاً من الناس، الناس على أصنافٍ ثلاثة في موضوع الدعوة إلى الله.

الصنف الأول صِنفٌ قابلٌ للحقّ مُستجيبٌ له:
الصنف الأول صِنفٌ قابلٌ للحقّ مُستجيبٌ له، يقبلَ الحق ويستجيب له، هذا الصِنف الأول، وهذا أسلوبه في الدعوة بالحكمة فقط، إذا كنت حكيماً في دعوته استجاب، فهو يحُب

هُ ك ويحُب دين الله عز وجل، إياّك أن تظُهرِ له اختلافاً فتظُهرِ محل الحقّ ويحُب أهل الحقّ، فكنُ حكيماً في دعوته، فلا تضع القسوة والفَظاظة والغلِظة مكان اللين والرقِة، هو يحُب
ةٍ، يحُب الحقّ، آتٍ إلى المسجد، اتخذ معه ب دين الله إليه، شابٌ مؤمنٌ من أسُرةٍ تقي خلافاً وتقاتلاًُ، هذه ليست من الحكمة، الحكمة أن تدعوه في المُتفق عليه، أن تأمُره بما يحُب

سبيل الحكمة وإياّك وخلافها.

الصِنف الثاني صِنفٌ ليس مُعانداً للحقّ لكنه غافلٌ عنه:
الصِنف الثاني من الناس صِنفٌ ليس مُعانداً للحقّ لكنه غافلٌ، ساهٍ، لاهٍ، لا يأتي إلى بيوت الله تعالى، مُنصرفٌ إلى دنُياه، هو لا يعُاندِ ولا يستكبرِ، لكنه غافلٌ ولاهٍ، ما السبيل معه؟

قِ الله، انتبه ةٌ وهناك نار، ات قال: (ادعُْ إلِىَٰ سَبيِلِ رَبكَ باِلحِْكمَْةِ وَالمَْوْعِظةَِ الحَْسَنةَِ) هذا لا بدُ من وعظه، لا بدُ من تخويفه، الوعظ هو التذكير، والتخويف، والتبشير، هناك جن
إلى نفسك قبل أن يأتي الموت، بادرِ إلى باب الله قبل أن يتوقف النفََس، بادرِ إلى الله قبل أن يتوقف القلب، تخُوفه بالله، قال: (وَالمَْوْعِظةَِ الحَْسَنةَِ) وما قال والموعظة وإنما

هم، أو يكتفي بجانب التبشير بهمُ إلى رب بهمُ ويقُر قال الحسَنة، لأن هناك موعظةً سيئة، كأن يكتفي بجانب الإنذار وينسى التبشير، فيخُوف الناس دائماً بجهنم وما فيها، وينسى أن يحُب
نا يدُخِلكم ة، وإذا كنتم من جماعة فلاُن رب ة إن شاء الله، وشفاعة رسول الله صلى الله عليه وسلم تلحقُنا جميعاً، وافعلوا ما شئتم ويشَفَع لنا وندخُل الجن فيقول للناس: كلنا إلى الجن
ة أيضاً، لا هذه ليست موعظةً حسَنة هذه موعظةٌ سيئة، لأنك جعلت الناس يتساهلون في دين الله، والأولى سيئة عندما خوفتهمُ تخويفاً شديداً ولم تفتح لهم باب الرحمة، فهذا الجن

الغافل الساهي اللاهي يحتاج إلى الموعظة الحسَنة.

الصِنف الثالث صِنفٌ معارضٌ للحقّ ولا يقبلَ به:
وأمّا الصِنف الثالث: فهو صِنفٌ معارضٌ للحقّ، لا يقبلَ الحقّ ولا يقبلَ أهل الحقّ، ويعُاندِ ويستكبرِ قال: (وَجَادِلهُْم باِلتيِ هِيَ أحَْسَنُ) هذه للصِنف الثالث، لا تضع واحدةً مكان

كاً بفكرته. هذا المُعاندِ إن أسأت إليه ازداد تمس لأن (ُتيِ هِيَ أحَْسَنباِل) :الأخُرى، الجدال للمُعاندِ وهنُا لم يقُل جادلهم بالحُسنى كما قال: (المَْوْعِظةَِ الحَْسَنةَِ) وإنما قال

لا ينبغي أن نربط أفكارنا بكرامتنا:
نا أن كرامتنا ها الأحباب: نحن جميعاً تأسرنا أفكارنا من حيث لا ننتبه، فنربطِ أفكارنا بكرامتنا وهذا خطأ، فإذا جادلَنَا شخصٌ ما، ونالَ من فكرتنا وكانت خطأً فعلاً، فإننا نشعرُ بلا وعي أي

سقطت مع فكرتنا، فنربطِ أفكارنا بكرامتنا، فلمّا يكون الجدال بالتي هي أحسن، باختيار أفضل الألفاظ، لا نسُقِط كرامة الطرف الآخر فلرُبما يستجيب، كأن تقول له: لعله فاتك
شيءٌ لم تنتبه إليه، لعلك أردت ذلك لكن لم تنتبه إلى هذا الأمر، أنا مثلك أخطأت في هذه المسألة، أنا أرُيد أن أصُحح المسألة بيني وبينك (وَجَادِلهُْم باِلتيِ هِيَ أحَْسَنُ) إذا
وجدت الحسَن والأحسن، فدعَ الحسَن وخُذ الأحسن، وخُتمِت الآية بقوله تعالى: (إنِ رَبكَ هُوَ أعَْلمَُ بمَِن ضَل عَن سَبيِلهِِ ۖ وَهُوَ أعَْلمَُ باِلمُْهْتدَِينَ) بمعنى أننا دعُاةٌ ولسنا

كَ هُوَ أعَْلمَُ بمَِن ضَلرَب ِوجل يقضي بين عباده (إن أنت لست قاضٍ على الناس، أنت تدعوهم إلى الله، لكن لا تحُاكمهم الله عز (َُكَ هُوَ أعَْلمرَب ِإن) قضُاة، نحن لسنا قضُاة
عَن سَبيِلهِِ ۖ وَهُوَ أعَْلمَُ باِلمُْهْتدَِينَ).

لا بدُ أن نفقه الواقع عندما ندعو الناس إلى الله تعالى:
ها الكرام: كل هذه الوسائل بالحكمة، الموعظة الحسَنة، الجدال بالتي هي أحسن، بحسب الصِنف من الناس الذي أمامك وبين يديك، تحتاج إلى فقهٍ عظيم نسُمّيه اليوم فقه أي

ف وهو غارقٌ في سته إن لم يفقه واقع الناس، لن يستطيع أن يدعوهم إلى الله تعالى، فرُبما يأمرهم بالزُهد والتقشالواقع، فالداعية، أو الأب، أو المُربيّ، أو الأمُ، أو المدير في مؤس
ها لهم على ى، فيخُاطبِ مَن يجب أن يلُبي الدنيا، فلا يستجيبون له وهو لا يعلمَ حالهم، ورُبما يبُالغِ في أمرهم بالصبر على شظفَ العيش، وهو لم يدُركِ أن هناك احتياجاتٍ يجب أن تلُب

سبيل المثال، فلا بدُ أن نفقه الواقع عندما ندعو الناس إلى الله تعالى، قال تعالى:

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو
ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل

كَ هوَُ أعَلْمَُ بمَِن ضَل عنَ سَبيِلهِِ ۖ وهَوَُ أعَلْمَُ تيِ هيَِ أحَْسَنُ إنِ رَب كَ باِلحِْكمَْةِ واَلمَْوعِْظةَِ الحَْسَنةَِ ۖ وجََادلِهْمُ باِل ادعُْ إلِىَٰ سَبيِلِ رَب
باِلمُْهتْدَيِنَ(125)

(سورة النحل)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
وَمَا أرَْسَلنْاَ قَبلْكََ مِنَ المُْرْسَليِنَ إلاِ إنِهُمْ ليَأَكْلُوُنَ الطعَامَ وَيمَْشُونَ فِي الأْسَْوَاقِ ۗ وجََعلَنْاَ بعَضَْكمُْ لبِعَضٍْ فتِنْةًَ أتَصَْبرُِونَ ۗ

كَ بصَِيرًا(20) وكَاَنَ رَب

(سورة الفرقان)



كان الأنبياء والمرسلون بين قومهم في الأسواق، حتى يفقهوا واقع الناس، ولكل عصرٍ سوقه، فالبعيد اليوم عن عالمَ الإعلام، البعيد عن بعض القضايا السياسية، قد لا يستطيع أن
يفقه واقعاً، فعندما يتكلم يكون كلامه في واد والناس في وادٍ آخر، فلا بدُ أن نفقه الواقع (وَيمَْشُونَ فِي الأْسَْوَاقِ) قريبون من الناس.

ازاً يصنع القماش ويبيعه، نوحٌ عليه السلام وزكريا وإدريس عليهم السلام كانوا نجارين، لقمان وإدريس عليهما السلام كانا خياطيَن، إلياس عليه السلام إبراهيم عليه السلام كان بز
اجاً، وسيدنا رسول الله صلى الله عليه وسلم رعى الغنم، وكان تاجراً يتُاجر بمال خديجة رضي الله عنها. كان نس

لا بدُ من مُخالطة الناس:
أي كانوا بين الناس، لذلك قال صلى الله عليه وسلم:

يعيش في برُجه العاجي بعيداً عن الناس، لا أرُيد أن أشُاكل الناس، لا أرُيد أن آخذ شيئاً منهم ولا أعُطيهم، الناس جميعاً هلكى، هكذا يقول بعض الناس، يقول له المصطفى صلى
الله عليه وسلم: خيرٌ منك من يخُالطِ الناس وسيأتيه الأذى وسيصبرِ على الأذى وسيثُاب على ذلك، كيف تعمل الأعمال الصالحة إن لم تخُالطِ الناس؟!

ها الإخوة الكرام: أي

فهَم الواقع لا يعني أن ننزل بالدين إلى مستوى الناس:
يتُابع الناس هو معهم، لكن فهَم الواقع لا يعني أن ننزل بالدين إلى مستوى الناس، بعض الدعُاة، أو بعض المُربيّن، أو بعض المُصلحين يقول لك: أنا أفهم واقع الناس، اليوم الوضع
مة! يقول لك: سمحت لهم بها، فهمت واقعهم، ما هذا الفَهم للواقع؟! فهَم الواقع لا يعني أن ننُزلِ الدين على ما صعب، فأنا أعُطيهم الرُخَص، همُ يحُبون هذه اللعبة، واللعبة مُحر

يرُيده الجمهور، وإنما أن نفهمَ واقعهم لننهضَ بهم بشكلٍ صحيح إلى ما يرُضي الله تعالى، هذا فهَم الواقع الذي نريده.

أحاديثٌ كثيرة لسؤالٍ واحدٍ وإجاباتٍ مُتعددة:
النبي صلى الله عليه وسلم كان يسُأل أي العمل أفضل؟ فكان يجُيب إجابات مُتعددة، عشرات الأحاديث، السؤال واحد، السائل مُختلف، الجواب مُختلف، السؤال واحد والجواب

مُختلف، سأله رجُلٌ:

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو
ةَ بالقَراريط قالَ سُويَدٌْ: يعني كل ه؟ِ قالَ: وأنَا كنُتُ أرعاها لأهَلِْ مَك { ما بعثَ اللهُ نبيا إلا راعيَ غنمٍَ، قالَ لهَُ أصحابهُُ: وأنتَ يا رسولَ الل

شاةٍ بقيراطٍ }
(أخرجه البخاري وابن ماجه)

اسَ ولا يصبرُ على أذاهم } اسَ ويصبرُِ على أذاهم خيرٌ منَ المسلمِ الذي لا يخالطُ الن { المسلمُِ إذا كانَ مخالطاً الن
(أخرجه الترمذي وابن ابي شيبة في الأدب وهناد في الزهد)

مَ مَر علىَ صُبرَْةِ طعَامٍ فأدخَْلَ يدَهَُ فيها، فنَالتَْ أصابعِهُُ بلَلاًَ فقالَ: ما هذا يا صاحِبَ الطعام؟ِ قالَ أصابتَهُْ هُ عليه وسل { أن رَسولَ اللهِ صَلى الل

ي } اسُ، مَن غشَ فليسَ مِن ماءُ يا رَسولَ اللهِ، قالَ: أفلاَ جَعلَتْهَُ فوَقَْ الطعامِ كيَْ يرَاهُ الن الس
(صحيح مسلم)

لاَةُ علىَ وقْتهَِا قالَ: ثمُ أي؟ قالَ: بر الوَالدِيَنِْ هِ؟ قالَ: الصإلى الل العَمَلِ أحَب مَ: أيى اللهُ عليه وسلصَل سَألَتُْ النبي }

، ولوَِ اسْتزََدتْهُُ لزََادنَيِ } ِثنَي بهنهِ قالَ: حد؟ قالَ: الجِهَادُ في سَبيلِ اللأي ُقالَ: ثم
(صحيح البخاري)



سأله رجلٌ آخر: أي العمل أفضل؟ فقال:

لا يسُاويه شيء بالنسبة لك.

جوابٌ ثالث.

يسأله رجُلٌ: أي الإسلام أفضل؟

الإجابات مُتعددة مع أن السؤال واحد.

يسأله الصحابة أوصني، فيوصي كل واحدٍ بحسب حاله.

سأله رجُلٌ قال: أوصني، فقال:

كان الرجُل مسافراً (والتكبيرِ على كل شَرَفٍ) أي التكبير على كل مكانٍ عالٍ.

سأله رجُلٌ آخر أوصني، فقال:

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو

هُ لاعِدلَ لهُ } ومِ، فإنهُ لا عِدلَ لهُ، قلُتُ: يا رَسولَ اللهِ مُرْنيِ بعمَل قال: عليكَ بالصومِ، فإن عليكَ بالص }
(أخرجه أحمد والنسائي)

{ أنْ يسُلمَِ قلبكُ للهِ، وأنْ يسَلمََ المسلمِونَ من لسانكِ ويدكَِ قال: فأي الإسلامِ أفضلُ؟ قال: الإيِمانُ قال: ومَا الإيمانُ؟ قال: أنْ تؤُمن باللهِ

وءَ قال: فأي الهجِرةِ الإيمانِ أفضلُ؟ قال: الهجِرةُ قال: وما الهجِرة؟ُ قال: أنْ تهَجُْرَ الس وملائكتهِ وكتبهِ ورسلهِ والبعثِ بعدَ الموتِ، قال: فأي

أفضلُ؟ قال: الجِهادِ قال: وما الجهاد؟ُ قال: أن تقاتلَِ الكفُارَ إذا لقَِيتهَم قال: فأي الجهادِ أفضلُ؟ قال: مَن عقُِرَ جَوادهُ، وأهُريِقَ دمَُه قال رسولُ

ةٌ مَبرورةٌ، أو عُمرةٌ مَبرورةٌ } اللهِ: ثمُ عَمَلانِ هُما أفضلُ الأعمالِ، إلا مَن عَمِلَ بمِثلهِا، حَج
(أخرجه أحمد)

هِ، أي الإسْلاَمِ أفضَْلُ؟ قالَ: مَن سَلمَِ المُسْلمُِونَ مِن لسَِانهِِ، ويدَِهِ. } { قالوا يا رَسولَ الل
(صحيح البخاري)

كبيرِ على كل شَرَفٍ } هِ والت { أوصيكَ بتقوى الل
(أخرجه ابن ماجه والترمذي وأحمد)

{ أوُصيكَ بتقوى اللهِ، فإنها رأسُ الأمرِ كله قلتُ: يا رسولَ اللهِ زِدنْيِ، قال: عليك بتلاوةِ القرآنِ، وذِكرِ اللهِ، فإنهُ نورٌ لك

هُ يمُيتُ القلبَ، ويذهبُ بنورِ الوجهِ قلتُ: يا في الأرضِ، وذخرٌ لك في السماءِ، قلتُ: يا رسولَ اللهِ زدِنْي. قال: إياك وكثرةَ الضحكِ؛ فإن



جاءته امرأةٌ أمُ أنس قالت: أوصني، لم يقل لها حجةٌ مبرورة كما قال لغيرها، قال:

ما قال لأمُ أنس أفضل الأعمال الجهاد في سبيل الله، أعطاها ما يوازي الجهاد وهو الحفاظ على الفرائض (وأكثري من ذكرِ اللهِ، فإنك لا تأتين بشيءٍ أحب إليه من كثرةِ
ذكرِه) جل جلاله.

رجلٌ آخر قال أوصني: قال:

ً اك أن تصنع شيئا لعله نظر إلى حاله، ايأس مما في أيدي الناس، لا تطمع به (وإياكَ والطمَعَ فإنهُ الفقرُ الحاضرُ وصل صلاتكََ وأنت مودعٌ، وإياكَ وما يعُتذر منه) إي
تضطر بعده إلى أن تعتذر منه، لا تدخُل مدخلاً تحتاج الاعتذار.

سأله معاذ رضي الله عنه أوصني، قال:

هذا غيضٌ من فيض في الأسئلة عن أي الأعمال أفضل؟ عن أي الإسلام أفضل؟ أوصني، أخبرني بعملٍ، تابعوا الأحاديث، ماذا أقول قولا؟ً تعددت الإجابات، لماذا؟ لأن النبي صلى الله
 بما يناسبه، حتى أصبحت لنا هذه الثروة العظيمة من أحاديث رسول الله عليه وسلم بأبي هو وأمُي، كان خير من يفقه الواقع وأحوال الناس، وأحوال السائلين، فكان يعُطي كلاُ
صلى الله عليه وسلم، بحيث ننظرُ اليوم فنقول لمن يستطيع الحج حُجّ، ولمَن يستطيع العمُرة اعتمِر، ولمَن لا يستطيعهما عليك بالصوم، ولمَن نجد فيه ضعفاً عن الصوم عليك

بالذكِر، ولمَن نجده مُنشغلاً عليك بالعمل الصالح، وعندما يحضُر وينادي مُنادي الجهاد عليك بالجهاد في سبيل الله وهكذا، الدين كل متكامل.

سأله رجُلٌ قال: أوصني، قال:

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو

هُ رهبانيةُ أمُتيِ، قلتُ: يا رسولَ اللهِ، زدني، قال: أحَِب المساكين وجالسِْهمُْ. قلتُ: يا رسولَ اللهِ زدني، رسولَ اللهِ زدِنْيِ. قال: عليك بالجهاد؛ِ فإن

هُ أجدرُ أن لا تزدري نعمةَ اللهِ عندكَ قلتُ: يا رسولَ اللهِ زدِنْيِ، قال: قلُِ الحق وإن قال: انظر إلى من هو تحتكَ، ولا تنظر إلى من هو فوقكَ، فإن

ا. } كان مُر
(أخرجه ابن حبان والبيهقي)

ك لا تأتين بشيءٍ أحب إليه من ها أفضلُ الهجرة، وحافظي على الفرائضِ، فإنها أفضلُ الجهاد، وأكثري من ذكرِ اللهِ، فإن { اهجري المعاصيَ، فإن

كثرةِ ذكرهِ }
(أخرجه الطبراني)

اكَ وما يعُتذَرُ منهُ. } هُ الفقرُ الحاضرُ وصل صلاتكََ وأنتَ مودعٌ، وإي اكَ والطمَعَ فإن ا في أيدي الناسِ، وإي عليكَ بالإياسِ مِم }
(أخرجه البيهقي)

هِ أوصِني، قالَ: اعبدُِ اللهَ ولا تشرِكْ بهِِ شيئاً قالَ: زدني يا رسولَ اللهِ، قالَ: إذا { أن معاذَ بنَ جبلٍ أرادَ سَفرًا فقالَ:يا رسولَ الل

ن خلقَكَ } أسأتَ فأحسن، قالَ: زدني ،قالَ: استقم ولتحس
(أخرجه الطبراني)

جُلُ: ففَكرتُ مَ قال: قال رَجُلٌ: يا رسولَ اللهِ أوْصِني؟ قال: لا تغَضَبْ، قال الر بي صلى اللهُ عليه وسل { عن رَجُلٍ مِن أصْحابِ الن

ر كلُه } مَ ما قال، فإذا الغَضَبُ يجَمَعُ الشى اللهُ عليه وسلصل بيحين قال الن



أوصاه أن لا يغضب، كان يعلم حاله، أو يعلم حال من يسمَع السؤال، يريد الآن أن يوجه المسألة إلى ترك الغضب.

المنبر ينبغي أن يقُدم للناس رؤيةً شرعيةً للأحداث:
فقه الواقع مهمٌ جداً في الدعوة إلى الله، مهمٌ جداً في التربية، مهمٌ جداً أن أفهمَ واقع الناس اليوم أين همُ، فلا آتي لأحُدثهم عن قضايا فرعيةٍ جُزئية، وأترُك الكلُيّات وهمُ ما زالوا لا
يفقهون الكلُيّات، هذا ليس من الفقه في شيء، هذا ما نسُمّيه اليوم فقه الواقع، ولأننا نتحدث عن فقه الواقع، فالمنبر أيضاً لا ينبغي أن يغُادر الأحداث الكبُرى ويتحدث وهو في وادٍ
آخر، أنا أقول المنبر ليس للسياسة، كنت وما زلت، لا أحُب أن أتحدث على المنبر بالسياسة، ولكن أي سياسة؟ أقصِد السياسة التي تتحزب، أو الحديث السياسي الخالص الذي لا

يفُيد الناس، لأنهم يسمعون التحليلات يومياً على وسائل التواصل، أمّا السياسة بمعنى أنها جزءٌ من الدين، بمعنى أن المنبر ينبغي أن يقُدم للناس رؤيةً شرعيةً لما يحدثُ من أحداثٍ
في المنطقة، وفي البلد، وفي العالمَ، فهذا من صُلب الدين.

أسباب ما يجري في الشمال الشرقي لسوريا:
ها، في عام 2015 أعلنت ما تسُمّى بقوات سوريا الديمقراطية سيطرتها على الحسكة في شمال شرق سوريا، وتلقت أحبابنا الكرام: ما يجري اليوم في حلب الشهباء التي نحُب

دعماً مباشراً فورياً من الولايات المتحدة الأميركية، بعد تأسيسها بيومين فقط، بنهاية عام 2015 أعلنت أمريكا أنها ألقت خمسين طناً من الأسلحة لها، هذه أول دفعة، بعد التأسيس
بيومين خمسين طن من الأسلحة، ما هي الحُجة؟ لماذا نمُِدها بالأسلحة؟ لتضرب تنظيماتٍ إرهابيةٍ صنعوها همُ على أعينهم ومولّوها بأموالهم، يعني صنعوا العدو ثم صنعوا من

يحُاربه، وأنشؤوا بؤرة صراعٍ في هذه المنطقة، وهذا ديدنَهم، ما الحقيقة؟ الحقيقة أن الشمال الشرقي في سوريا، هو مكان السلة الغذائية والنفطية لجميع سوريا إن لم يكن لجميع
المنطقة، تسعون بالمئة من النفط ينُتجَ في شمال شرق سوريا، والقمح مُعظمه في شمال شرق سوريا، فليس الهدف كما يقولون.

ً السبب الثاني: أنهم يريدون لمصالحهم أن ينُشؤوا هذا الكيان في هذه المنطقة، ليبتزّوا الدول المحيطة من خلاله، مصالح فقط، ليس هناك أي مبادئ عند أمريكا، لا تصدقوا يوما
أنها ستتعامل معنا بمبدأ المبادئ، مصالحٌ فقط.

ومنذ أيامٍ عندما قاموا بالبلطجة، ودخلوا إلى فنزويلا وسحبوا رئيسها من عقُر داره، لم يسحبوه لأنه تاجر مخدرات، وهو تاجر مخدرات، ولو أرادوا أن يسحبوا تجُار المخدرات
لسحبوا النظام السوري من عشر سنوات، لأنه كان يتاجر بالمخدرات ويغُرقِ المنطقة كلها بالمخدرات، ولو قالوا لأنه ظالمٌ فالنظام السوري كان أظلم منه، همُ لا يريدون لا ظلمه

ولا المخدرات، هي حديقةٌ خلفية للولايات المتحدة الأميركية، تريد من خلالها النفط، وفي اليوم الثاني بعد سحبه إلى المُحاكمة، أدخلوا شركات النفط الأمريكية لتعمل عملها،
مصالحٌ فقط.

ليس من مبادئٍ إلا في شرع الله عز وجل، الدنيا مصالح، هذا الكيان الذي أنشؤوه في شمال شرق سوريا، في نهاية عام 2019 أصبح يسُيطر على رُبع مساحة سوريا، انتهاكات،
مجازر موثقة، تجنيدٌ إجباري حتى للأطفال، إعداماتٌ ميدانية، تغيير ديموغرافي في المنطقة عن طريق هدم المنازل وطرد المدنيين، احتجاز عشرات الآلاف من السوريين في مُخيم
الهول، تحت عنوان التنظيمات الإرهابية، اعتقالاتٌ في ظروفٍ قاسية، تغييراتٌ واسعة في المناهج الدراسية للعبثَ بهوية المُجتمع المُسلم السوري، ولو اطلع أحدكم على مناهجهم

لرأى عجََباً عجُاباً، يعبثون بدين الأطفال، ما موقفنا؟

ما موقفنا من الأحداث الأخيرة في حلب:
أولاً: نقف مع دولتنا، ومع جيشنا، ومع قواتنا الأمنية في بسط السيطرة على كامل حلب وكامل الجزيرة إن شاء الله في المُستقبل، في الشمال والشرق وفي الجنوب أيضاً.

ج عنهم، فنحن جسدٌ واحدٌ وأمُةٌ واحدة، وندعو الله في الساعات القليلة القادمة، أن يعود الأمن والأمان لكامل حلب إن الأمر الثاني: نقف مع أهلنا في حلب، وندعو الله أن يفُر
شاء الله.

من نافلة القول أن نذكرُ بأننا جميعاً إخوة عرباً وأكراداً.

ولا لعِجَمِي على عجَمِي ِوالمُشكلة مع التنظيمات الانفصالية وليست بحالٍ أبداً مع إخوةٍ لنا أكراد، فنحن نعتز بكل الأعراق، والعرِق ليس له قيمةٌ في ديننا (لا فضلَ لعِربي
م ولا بسُخرية، حاشا أن يفعل المسلم ذلك لأي مكونٍ من المكونات السورية حتى من على عربي ولا لأحمرَ على أسْودَ ولا لأسودَ على أحمرَ إلا بالتقوَى) ولا نشُير بتهك

أخطأ، ولا لمكونٍ من مكونات الدنيا، ليس من شأننا أن نحُاكم الناس على أعراقهم.

وأخيراً: تحييد المدنيين عن مناطق القتال مطلبٌ شرعيٌ وطني، وهذا ما لمسّنا بوادره لأول مرةٍ في بلدنا ولله الحمد، أنه كان هناك عنايةٌ خاصةٌ جداً جداً بتحييد المدنيين عن
مناطق النزاع، لأن قطرة دمٍ واحدة تساوي هدم الكعبة، أو هي عند الله أعظم، فينبغي الانتباه إلى هذا الأمر.

ها الإخوة الكرام: حاسبوا أنفسكم قبل أن تحُاسبوا، وزنِوا أعمالكم قبل أن توُزن عليكم، واعلموا أن مَلكَ الموت قد تخطانا إلى غيرنا وسيتخطى غيرنا إلينا فلنتخذ حذرنا، الكيس أي
من دان نفسه وعمل لمَِا بعد الموت، والعاجز من أتبع نفسه هواها وتمنىّ على الله الأماني، واستغفروا الله.

الحمد لله رب العالمين وأشهد أن لا إله إلا الله ولي الصالحين، اللهم صل على سيدنا محمدٍ وعلى آل سيدنا محمد، كما صليت على سيدنا إبراهيم وعلى آل سيدنا إبراهيم، وبارك
على سيدنا محمدٍ وعلى آل سيدنا محمد، كما باركت على سيدنا إبراهيم وعلى آل سيدنا إبراهيم في العالمين إنك حميدٌ مجيد.

الدعاء:
اللهم اغفر للمسلمين والمسلمات، الأحياء منهم والأموات، إنك يا مولانا سميعٌ قريبٌ مجيبٌ للدعوات.

ة توفنا، نلقاك وأنت راضٍ عناّ. اللهم برحمتك عمُنا، واكفنا اللهم شر ما أهمنا وأغمنا، وعلى الإيمان الكامل والكتاب والسُن

اللهم إناّ نسألك من الخير كله، عاجله وآجله، ما علمنا منه وما لم نعلمَ، ونعوذ بك من الشر كله، عاجله وآجله، ما علمنا منه وما لم نعلمَ.
ة وما قرب إليها من قولٍ وعمل، ونعوذ بكَ من النار وما قرب إليها من قولٍ وعمل. ا نسألك الجن اللهم إن

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو

(تخريج المسند لشعيب)

ولا لأحمرَ على أسْودَ ولا لأسودَ على أحمرَ إلا على عربي ولا لعِجَمِي على عجَمِي ِكمْ واحِدٌ ألا لا فضلَ لعِربي ها الناسُ إن رب { يا أي

بالتقوَى إن أكرَمكمْ عند اللهِ أتقْاكمُْ }
(أخرجه أبو نعيم في حلية الأولياء والبيهقي في شعب الإيمان)



ا كناّ من الظالمين، وأنت أرحم الراحمين. وارزقنا اللهم حُسن الخاتمة، واجعل أسعد أيامنا يوم نلقاك وأنت راضٍ عناّ، أنت حسبنا عليك اتكالنا، لا إله إلا أنت سبحانك إن

اللهم لك الحمد ولك الشُكر على ما أنعمت به علينا من نعمة الغيث من السماء، فأتم اللهم نعمتك علينا واسقِنا الغيث ولا تجعلنا من القانطين، ولا تهُلكنا بالسنين ولا تعُاملنا بفعل
المُسيئين.

اللهم إناّ نسألك لأهلنا في حلب فرجاً قريباً عاجلاً يا أرحم الراحمين، أن تحقِن دماءهم وأن تبُعدِ عنهم كيد الكائدين ومكر الماكرين، وأن تعود سورية لأهلها آمنةً مُستقرةً يا أرحم
الراحمين، وابسُط أمنك وأمانك على ربوع بلادنا يا أكرم الأكرمين.

راً على أعدائهم يا كريم. ة وفي فلسطين وفي السودان، وفي كل مكانٍ يذُكرَ فيه اسمُك يا الله، فرجاً عاجلاً يا أرحم الراحمين، ونصراً مؤز نسألك لأهلنا في غز

دهَم ومَن وقف معهم في سر أو علن بفضلك ورحمتك يا أكرم اللهم مُجري السحاب، مُنزلِ الكتاب، هازمِ الأحزاب، سريع الحساب، اهزمِ الصهاينة المُعتدين ومَن والاهم ومَن أي
الأكرمين، والحمد لله رب العالمين.

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو


