

## الإخلاص والطاعة لله عز وجل

(039) سورة الزمر

اللقاء الأول من تفسير سورة الزمر - شرح الآيات 1-5

2021-12-04

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته، بسم الله الرحمن الرحيم، الحمد لله رب العالمين، وأُصَلِّي وأُسَلِّم على نَبَيِّنا الأمين وعلى آله وأصحابه أجمعين، اللهم عَلِّمنا ما ينفَعْنا وانفعْنا بما عَلَّمتَنا وزدنا عِلماً وعملاً مُتَقَبَّلاً يا رب العالمين، وبعد.

### نبذة عن سورة الزمر:



يمت*وره المركز لتنبيط* مع اللقاء الأول من لقاءات سورة الزُّمَر، سورة الزُّمَر مَكَّيَّة، وأنا أحاول أن أعتني بالسُّور المَكَّيَّة بمزيد عناية، لأنها تُمَثِّل المرحلة الحالية التي تعيشها الأمة، فنحن أقرب ما نكون إلى العهد المَكِّي، عهد الاستضعاف، عهد بناء الإيمان في النُّفوس، لِمَا في هذا العصر من شَهَوات وشُبُهات، كأنَّنا في العصر المَكِّي، كأَننا أقرب ما نكون إلى العصر المَكِّي. سورة الزُّمَر مَكَيَّة، نَزَلَت قبل الهجرة، آياتها 75 آية.

موضوعها العام هو التَّوحيد، تجريد التَّوحيد لله تعالى، الإخلاص لله في العبادة والطاعة، كل الآيات في سورة الزُّمَر تَدور حول هذا المحور، تستخدم السورة الأمثلة:

#### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَاٰنِ الرَّحِيمِ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا رَجُلًا فِيهِ شُرَكَاءُ مُتَشَاكِسُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِرَجُلٍ هَلْ يَسْتَوِيَانِ مَثَلًا الْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ (29) [ سورة الزمر ]

وأحياناً الحقائق المُجَرَّدَة:

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحِيمِ أَ**لَا لِلَّهِ الدِّينُ الْخَالِصُ** وَالَّذِينَ اتَّحَدُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ رُلْفَىٰ إِنَّ اللَّهَ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَحْتَلِفُونَ [ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهُدِي مَنْ هُوَ كَاذِبْ كَفَّارُ (3)

[ سورة الزمر ]

كل ما يُستخدَم في هذه السُّورة من أساليب بَلاغِيَّة، أو لُغَويَّة، هدفه الوصول إلى فكرة التَّوحيد وبناء التَّوحيد في التُّفوس، وما تَعَلَّقتِ العبيد أفضل من التَّوحيد، التَّوحيد ألَّا ترى مع الله أحداً، أن ترى أن يَدَ الله وحدها تعمل في الحَقاء، وأنه ليس في الكون مُتَصَرِّفُ إلا الله، و أن كل ما ترى ممن يَتَصَرَّف في هذا الكون إنَّما يتصرَّف بإرادة الله الكَونيَّة سواءً كان ما يحدث برضاه أم بغير رضاه فإنه يحدث بإرادته، قد يحدث شيء لا يرضاه ولكنه يحدث بإرادته، فلا شيء في الكون يَحدُث بغير إرادة لله، هو المَالِك ومن تمامٍ مُلكِه ألَّا يَحدُثَ في مُلكِه شيءٌ لا يُريده حاشاه جلَّ جلاله، فأن ترى يَد الله وحدها تعمل، وأن الله وحده هو المُتَصَرِّف، هذا مُحور هذه السُّورة، سورة الرُّمَر.

القرآن تَنزيلٌ من الله نَزَل مُفَرَّقاً على حسب الوقائع والأحداث:

سُورة الزُّمَر بدأت بقوله تعالى:

بِسْمِ اللَّـهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ (1)

[ سورة الزمر ]

سورة ص قبلها أُختُتِمَت بقوله تعالى:

بِسْمِ اللَّـهِ الرَّحْمَـٰنِ الرَّحِيمِ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ (87) وَلَتْعْلَمُنَّ بَبَأَهُ بَعْدَ حِينٍ (88)

[سورة ص]

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللَّهِ الْغَزِيزِ الْحَكِيمِ (1)

[ سورة الزمر ]

فاختُتِمَت سورة ص بذكر القرآن الكريم (إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرُ لِلْعَالَمِينَ) وافتُتِحَت سورة الزُّمَر بالحديث عن هذا الكتاب الذي هو ذِكرُ للعالمين، هذا الرَّبط بين السُّورة وما قبلها.

#### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَـٰنِ الرَّحِيمِ تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ (1)

تنزيل: مصدر مصدر، فِعلُه: نَزَّلَ، نَزَّلَ تَنزِيلاً، عَلَّمَ تعليماً، حَكَّمَ تحكيماً، وَفَّقَ تَوفيقاً، فكل فِعل على وزن فَعَّلَ يأتي المصدر منه على وزن تفعيل، فتنزيل أن الله نَزَّلَ هذا الكتاب تنزيلاً، هناك في القرآن نَزَّلَ وأُنزَلَ، غالباً نَزَّلَ في القرآن الكريم تأتي للدِّلالة على التَّنجيم، أي على نزول القرآن مُنَجَّماً أي مُقرَّقاً بحسب الأحداث، لذلك قال تعالى:

#### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ (1)

[ سورة القدر ]

لأنه نَزَلَ جُملةً واحدة من الَّلوحِ المحفوظ إلى السماء الدنيا، ثم نُزِّلَ تنزيلاً على الوقائع والأحداث، شاءت حكمة الله تعالى أن ينزل القرآن مُفَرَّقاً، يأتي بعد حادثة، بعد سؤال، هذه أسباب النُّزول ليكون أدعى للتَّنبيت في النفوس، قال تعالى:

> بِسْمِ اللَّـهِ الرَّحْمَـٰنِ الرَّحِيمِ وَقُرْآنًا فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأُهُ عَلَى النَّاسِ عَلَىٰ مُكْثٍ وَتَرَّلْنَاهُ تَنْزِيلًا (106)

[ سورة الإسراء ]

نَرَّلناه تنزيلاً، فالقرآن تَنزيلٌ من الله لأنه نَرَل مُقَرَّقاً على حسب الوقائع والأحداث فيأتي السؤال:

بِسْم اللَّـهِ الرَّحْمَـٰنِ الرَّحِيمِ يَ**سْأَلُونَكَ عَنِ الْأَهِلَّةِ | قُلْ هِيَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَالْحَجِّ |** وَلَيْسَ الْبِرُّ بِأَنْ تَأْنُوا الْبُيُوتَ مِنْ ظُهُورِهَا وَلَٰكِنَّ الْبِرَّ مَنِ اتَّقَىٰ | وَأَنُوا الْبُيُوتَ مِنْ أَبْوَابِهَا وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ ثُقْلِحُونَ (189)

[ سورة البقرة ]

أو يكون هناك حادثة وقَعَت فيأتي القرآن الكريم لبيان حُكمِها وهكذا.

القرآن الكريم محفوظ في الصدور والسطور:



رَبُثُورِيلُ الْكِتَابِ الْكَتَابِ والقرآنُ اسْمَان لَمُسَمَّى واحد، لكن القرآنِ من حيث هو قراءة يُقرَأ، والكتاب من حيث هو كتابةُ تُكتَب، وقد علم الله تعالى أن هذا الكتاب سُيكتَب في الشُّطور فَسَقَّاه كتاباً لأنه يُكتَب في الشُّطور، كما أنه يُحقَظُ في الصُّدور فإنه سيُحقَظُ في الشُّطور. المُصحَف هذا الكتاب الذي بين أيدينا، أمسِك المُصَحَف هنا أو في أي بلد في العالم تجد أن الكلام نفسه لم يتغير ولم يتبدل، ولو حَدَث أي خَلَل تُحرَق المَصاحِف، ولو حَدَثَت أي محاولة للتغيير والتَّحريف فإنها تُكشَفُ فوراً وتُحرَق المَصاحِف، ويُحاسَب من فعل ذلك:

#### بِسْمِ اللَّـهِ الرَّحْمَـٰنِ الرَّحِيمِ إِنَّا نَحْنُ نَرَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ (9)

[ سورة الحجر ]

فالقرآن نُزِّل تنزيلاً وهو الكتاب لأنه مَكتوبٌ في المَصاحِف، يُقرَأ في السُّطور كما أنه يُحفَظُ في الصُّدور، فَيُنقَل مُشافَهَةً و يُنقَل كتابةً، وإذا قال الله تعالى: الكتاب، هذه ال التَّعريف تُغيد عَهداً مُعَيَّناً للكتاب في ذِهنك، فالكتاب هنا هو القرآن، أي إنسان تقول له: تنزيل الكتاب يفهم أن الكتاب هو القرآن، مع أن الكُتب كثيرة لكن الكتاب هو هذا الكتاب العظيم المَعهود في الدِّهن وهو كلام الله تعالى.

(تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللَّهِ) النَّنزيل يقتضي أن يكون هناك مُتَزِّلُ ومُنزَّلُ عليه ومُتَرَّل. أن يكون هناك مُتَزِّلُ ومُنزَّلُ عليه ومُتَرَّل. أن يكون هناك مُتَزِّلُ عليه ومُتَرَّل. أن يكون هناك مُتَزِّلُ عليهم جلَّ جلاله، ثم المُتَزِّل هو الله، والمُنزَّل عليه هو محمدُ صلى الله عليه وسلم، والمُتزَّلُ هو الكتاب، وكلَّها لها شرفُ عظيم، فالمُتَرَّل هو كلام الله، والمُتزِّل هو الله، والمُنزَّلُ عليه هو رسول الله، فشَرَفُ المُنزَّل عليه من شرف المُترِّل جلَّ جلاله، فهو الذي تَرَّلَ، فالمُنزَّلُ عليه عظيم الشأن عند الله، والكلام المُترَّلُ عظيمُ عند الله.

#### تعظيم القرآن الكريم لأنه كتاب منزل من الله:

الآن (تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللَّهِ) للإشارة إلى هذا المعنى لأنك عندما تعلَم من الذي تُزَّل فإنه يحصل لك التعظيم في القلب فهذا كلام الله، والله اسم عَلَم على واجِب الوجود جلّ جلاله، وفيه كل الأسماء الحسنى، فالله هو اللطيف القوي، أسماء الله الحسنى في الأصل يُمكن أن نقول هي صفات، لكن عندما كانت دائمة الخَّكر مع الله، إذا قُلتَ لإنسان: لطيف، هذه صِفَتُه، أمَّا الله فلطيف صِفَتُه، نعم، لكن هو اسمه أيضاً، هو اسمٌ من أسمائه الحسنى لأن اللطيف ليس صِفَةً في الله ولكنه أصبح دالَّا عليه جلَّ جلاله، فالله هو اسم العَلَم، هو الذي يجمع كل أسماء الحسنى، فإذا قلت: الله، فكأنك قلت الرَّحمن والرَّحيم واللَّطيف والسَّميع والغفور والودود والقريب والمُجيب إلى آخر أسماء الله الحسنى.

#### الله تعالى عزيز يحتاجه كل شيء في كل شيء:



التجرير هو الذي يدتر وكون. [تغريل الكتاب من الله الغزيز الحكيم] العزيز هو الذي يتنكر وجوده، وهو الذي يحتاجه كل شيء في كل شيء، وهو الغالب الذي يَعلِبُ ولا يُغلَب، عزيز. لماذا جاء هنا بالعزيز هو الذي يَنكر وجوده، وهو الذي يحتاجه كل شيء في القرآن الكريم من هذه الأساليب البلاغلة جاء بهدف أن فيه أمر ونهي، الكتاب ما الذي بين دُقيِّته؟ بشكل رئيس هو هدئ، ما معنى هدئ؟ يأمر وبنهي، افعل ولا تفعل، حتى الآيات الكونيّة، حتى القصم، كل شيء في القرآن أن تفعل شيئاً وأن تترك شيئاً، حلال و حرام، فعندما تفهم هذا المعنى كأن الإنسان يقول في داخله: هل هذا الأمر والنَّهي لشيءٍ يربد الله منه شيئاً لذاته أم ما هو؟ يُوصِلك إلى أن تفعل ولا تفعل، أي المُحَصِّلة في القرآن أن تفعل شيئاً وأن تترك شيئاً، حلال و حرام، فعندما تفهد لأنه عندما تكون مثلاً في شركة ويأتي مدير جديد، عندما يأتي هذا المدير أهل المواجد عنها الدوم أوامر حتى ثيْيت موجوييَّته، هذا افعلوه وهذا لا تفعلوه. فعندما يقول تعالى: **(تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللَّهِ)** هل يُمكِن أن يكون الله تعالى بحاجةٍ لتنزيل الأوامر علينا؟ أبداً، هو عزيز جلّ جلاله، فطاعَتُك لا تنفَعُه، ومَعصِيَتُك لا تَضَرُّه، وإنما نَرَّلَ الكتاب لك من أجلك أنت، فالأوامر التي فيه سعادتك في الدَّارين في الدنيا والآخرة، وهو لا يَضِرَّه إن لم تلتزم، ولا ينفعُه إن التزَمت، فقال: العزيز.

#### الله تعالى حكيم وكل أفعاله وأوامره حكمة:



#### لاله بَطلب الأشياء لصالحك أنت

إياك أَن تَتَوَهَّم أَن الإله يَطلِبُ شيئًا لصالحه، وإنما يَطلِب الأشياء لصالحك أنت، فهو عزيز، ثم لمَّا كان عزيزًا والعزيز لا يُسأل عما يفعل، ولا أحد يحاسبه، فيَتَوَهَّم المُتَوَهِّم أن أفعاله سَنُجَانِب الحكمة لأنه لا حساب عليه، المدير في المؤسسة من البشر متى يُخطِئ؟ عندما يظن أن مكانته في الشركة وعدم وجود من يُسائِلُه تُبيح له أن يفعل ما يشاء فيُجانِب الصواب ويُجانِب الحكمة أحيانًا.

لكن الله عز وجل حاشاه أن يكون كذلك، فهو عزيزٌ حكيم، هو غالِبٌ لا يُغلَب، ومع ذلك فأوامره كُلُّها حكمة، ليس فيها ما يُجانِب الحكمة والصواب حاشاه جل جلاله، فهو العزيز الحكيم.

الحكمّة في الأصل من حكمّة الفَرَس، كثير من المعاني تأتي في الأصل من المعاني الماديَّة المَحسوسَة، ثم انتقلت إلى المعاني المُجَرَّدة المعنوية. حكمّة الفَرَس التي تُوضع عند الُّلجام في فَم الفَرَس وتُمسَك بحبل، فإذا أراد الفَرَس أن يَنزِل إلى الأرض لِيأكل والوقت الآن ليس وقت طعام تَشُدَّ له الحَكَمَة فيعود، وإذا أردتَ أن تترُكَه ليأكل من الأرض فإنك تُرخي الحَبل فيأكل، فَسُمِّيَت حَكَمَة يُتحكم بها بالفرس.

فالحِكمَة من هنا جاء معناها أنك تضع الشيء في موضعه المناسب، فالحكيم لا يتصرف بخلاف ما ينبغي، كل تصرفاته تأتي بما فيه المصلحة، وبما فيه الحكمة، عَلِمَ من عَلِمَ وجَهِلَ من جَهِل، قد تجهَل الحكمة لكن تنكشِفُ لك بعد حين، أو يُنترَك كَشفُها ليوم القيامة، لأنه حكيمٌ جلّ جلاله، كل أفعاله حكمة، فهو العزيز الحكيم.

### القرآن الكريم حق من الله تعالى لا تزيده الأيام إلا ثباتاً:

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَـٰنِ الرَّحِيمِ تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ (1) إِنَّا أَثَرَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ فَاعْبُدِ اللَّهَ مُخْلِصًا لَهُ الدِّينَ (2)

[ سورة الزمر ]

(إِنَّا أَنْرَلْنَا) الله تعالى (إِلَيْكَ) أحياناً يقول تعالى (إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ) وأحياناً عليك. عليك: من باب أن التَّنزيل تمَّ على محمدٍ صلى الله عليه وسلم تخصيصاً، وعندما يقول إليك بمعنى أن هذا الإنزال تمَّ من أجلك، فعليك من باب الأعلى إلى الأدنى، وإليك من باب أن هذا التَّنزيل لصالحك.

(إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ) بعد آيتين سيقول تعالى:

بِسْمِ اللَّـهِ الرَّحْمَـٰنِ الرَّحِيمِ **حَلَق السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ** [] يُكَوِّرُ اللَّيْلَ عَلَى النَّهَارِ وَيُكَوِّرُ النَّهَارِ عَلَى اللَّيْلِ [] وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ [] كُلُّ يَجْرِي لِأَجَلٍ مُسَمَّى [] أَلَا هُوَ الْعَزِيرُ الْغَفَّارُ (5)

[ سورة الزمر ]

أي جاء بالحق في الآية الثانية وفي الآية الخامسة، خَلْق السماوات والأرض كان بالحق، وإنزال الكتاب بالحق، ما معنى بالحق؟ الحق هو الشيء الثابت الذي له هدف، وليس الشيء العابِث أو الرَّائِل.

#### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ وَقُلْ جَاءَ الْحَقُّ وَرَهَقَ الْبَاطِلُ إِنَّ **الْبَاطِلُ كَانَ رَهُوقًا (81)**

[ سورة الإسراء ]

زائِلاً، أما الحق فمن حَقَّ الشيء يَحُق إذا ثَبَتَ في مكانه ولم يتحرك، فالله تعالى أنزل هذا الكتاب بالحق بمعنى أنه لن يأتي شيءٌ في المستقبل أو في الحاضر أو في أي وقتٍ ينقُضه، مستحيل، لأنه بالحق:

#### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَـٰنِ الرَّحِيمِ وَبِالْحَقِّ أَنْزَلْنَاهُ وَبِالْحَقِّ نَزَلَ [ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا مُبَشِّرًا وَنَذِيرًا (105)

[ سورة الإسراء ]

فهو حقٌّ من الله تعالى، لا يمكن أن ينقُصَه شيء بل لا تزيده الأيام إلا رُسوخاً ونُبوتاً في نفوس الخلق، وهذا واضحٌ ملاحظ، لو كانت الهَجمَة التي تحصل دائماً على الإسلام والقرآن قد جرَت على أي كتابٍ في الكون لانمحَى من مئات السنين، لكن لأنه كلام الله تعالى فكل المحاولات التي حاولت النَّيْل من كتاب الله وقُدسِيَّتِه ومكانته في النفوس باءت بالفشل.

#### العبادة والإخلاص:

#### بِسْمِ اللَّـهِ الرَّحْمَـٰنِ الرَّحِيمِ إِنَّا أَنْرَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ فَاعْبُدِ اللَّهَ مُخْلِصًا لَهُ الدِّينَ (2)

[ سورة الزمر ]



الغيادة والإخلاص صنوان لا يتفرّقان؛ العبادة هي الخضوع للمنهج، افعل ولا تفعل. فألتَزم بما أمر وأنتهي عما نهى عنه وزجر، والطريق المُعَبَّد هو الطريق المُدَلَّل الذي وَطئتهُ الأقدام حتى أصبح مُعبَّداً.

فالخضوع المُطلَق لمنهج الله هو العبادة، وهذا الخضوع ينبغي أن يكون خالصاً لوجه الله تعالى: (فَ**اعْبُدِ اللَّهَ مُخْلِصًا لَهُ الدِّينَ**).

[ سورة الزمر ]

هنا تقرير للحقيقة بشكل قاطع (أَلَا): أداة للاستفتاح، للتَّنبيه، (**لِلَّءِ الدِّينُ الْخَالِمِيُ)** تَصْر وقَصْر. فلم يقل الدِّين الخالص لله وإنما قال: لله الدِّين الخالص، فأفادت الحَصْر والقَصْر عن طريق التقديم والتأخير، تقديم الخبر على المبتدأ، شبه الجملة على المبتدأ: (ألَّا لِلَّ**هِ الدِّينُ الْخَالِصُ)** أي ينبغي أن يكون دِيئك خالصاً لوجه الله، فلا تدين لِصَنَمٍ ولا لبشرٍ، ولا لحجرٍ ولا لشهوةٍ، وإنَّما تُخلِصَ الدِّين له، أي الرجوع إليه وحده في كل شؤون حياتك (ألَّا لِل**َّهِ الدِّينُ الْخَالِصُ)**.

الله تعالى مولى المؤمن والكافر لا مولى له:

الآن:

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَاٰنِ الرَّحِيمِ أَلَا لِلَّهِ الدِّينُ الْخَالِصُ **وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاءَ** مَا تَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَىٰ إِنَّ اللَّهَ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَحْتَلِفُونَ 🏿 إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ كَاذِبٌ كَفَّارُ (3)

[ سورة الزمر ]

تركوا عبادة الله تعالى واتجهوا إلى عبادة من هم دونه، لأن أي شيء تتخذه وَلِيَّاً لك سيكون من دون الله حتماً (وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاءَ) الوَلَيُّ هو الله:

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحِيمِ اللَّهُ وَلِيُّ الَّدِينَ آمَنُوا يُخْرِجُهُمْ مِنَ الطُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ ] وَالَّذِينَ كَفَرُوا أَوْلِيَاؤُهُمُ الطَّاعُوثُ يُخْرِجُونَهُمْ مِنَ النُّورِ إِلَى الطَّلُمَاتِ [ أُولِيَكُ أَصْحَابُ النَّارِ ] هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ (257)

[ سورة البقرة ]

فالوليُّ هو الذي يتولَّاك:

بِسْمِ اللَّـهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ إِنَّ وَلِيِّيَ اللَّهُ الَّذِي تَرَّلَ الْكِتَابَ [ وَهُوَ يَتَوَلَّىَ الصَّالِحِينَ (196)

[ سورة الأعراف ]



#### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَاٰنِ الرَّحِيمِ لِكَ بِأَنَّ اللَّهَ مَوْلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَأَنَّ الْكَافِرِينَ لَا مَوْلَىٰ لَهُمْ (11)

[ سورة محمد ]

من يتولَّى شأن الكافر؟ تأمَّل في شاب أو في طفلٍ له وَلي، أب يعتني به أو أم ترعاه، تأمَّل كيف تكون ثيابه، وكيف بكون في مدرسته، وكيف يكون تعامله مع الناس، وكيف يكون مؤَدَّبًا في نُطقِه وفي لسانه، ثم انظر إلى طفلٍ بتيم واليتيم ليس الذي فَقَدَ أحد أبويه وإنما من تلقى له أماً تَخَلَّت أو أباً مشغولاً، فتأمَّل فيمن لا وَليَّ له، واسمع كلامه تجدِ سوءاً في نُطقِه، واتساخاً في ثيابه، ومعاملةً غير لائقة مع أقرانه، لأنه لا مَولى له (**ذَٰلِكَ بِأَنَّ اللَّه مَوْلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَأَنَّ الْكَافِرِينَ لَا مَوْلَىٰ لَهُمْ)** فهؤلاء اتخذوا من دونه أولياء، لمَّا سُئلوا: لماذا اتخذتم من دونه أولياء؟ ما خُجَّتُهم؟ قالوا:

> بِسْمِ اللَّـهِ الرَّحْمَـٰنِ الرَّحِيمِ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْقَىٰ (3)

[ سورة الزمر ]

(زُلْفَىٰ) أي مكانةً ومَنزِلةً:

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ فَغَفَرْنَا لَهُ ذَٰلِكَ **ۚ وَإِنَّ لَهُ عِنْدَنَا لَزُلْفَىٰ وَخُسْنَ مَآبٍ (25)** 

[ سورة ص ]

أى له مَكَانة ومَنزلة :

بِسْمِ اللَّـهِ الرَّحْمَـٰنِ الرَّحِيمِ **وَأُزْلِفَتِ الْجَنَّةُ** لِلْمُثَّقِينَ (90)

[ سورة الشعراء ]

أي قُرِّبَت. أما زُلفَى فهي المَكانة والمَنزِلَة، فهنا قال تعالى على لسان هؤلاء، ماذا يقولون؟ ما خُجَّثْهُم الباهِنَة التي لا قيمة لها؟ (مَا نَعْبُدُهُمْ) لهؤلاء الأولياء الأصنام اللات والغُوَّى الله وَرَنفع مَنزِلُثنا عند الله، فنحن لا نعبدهم، نحن نعلم يقيناً الذين الَّعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُ**فَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى**) حتى ترتفع مكانثنا عند الله، ومن الله، فنحن لا نعبدهم، نحن نعلم يقيناً أن الصَّار والتَّافِع هو الله، وأن المُعطي والمَانِع هو الله، وأنه خلقنا ويرزقنا، لكن هؤلاء اتخذناهم واسطة إلى الله لترتفع مكانتنا عند الله، هذه خُجَّتُهُم، (مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ رُلُّهُمْ).

الحكم يجب أن يكون دائماً لله عز وجل:

الجواب الإلهي:

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَاٰنِ الرَّحِيمِ **إِنَّ اللَّهَ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ بَحْتَلِغُونَ** ۚ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ كَاذِبُ كَفَّارُ (3)



القانون يُصدِر أحكامه بناءً على القانون الوضعى الحكم لله، ما المَرجعيَّة؟ هنا النقطة المهمة جداً، الناس لهم مَرجِعيَّات، في الحقيقة لا يوجد إنسان لا مرجعيَّة له، والإنسان الذي يقول لك: قراري من رأسي، أو أنا أُفكِّر بعقلي وأُصدر أحكاماً فلا تُصَدِّقه، بل له مَرجعيَّة. المَرجعيَّة بمكن أن تكون القانون، كم من الناس مَرجعيَّتهُم القوانين. يقول لك: أنا رجل في بلد فيها قانون، الآن الغرب كله يَحتَكِم إلى القوانين، في معظمه الحُكم هو القانون. يقول لك: أخي انظر ما الذي يفرضه لك القضاء أعطيك إياه، فهو مَرجعيَّتهُ القانون يُصدِر أحكامه بناءً على القانون الوضعي.

هناك أناس مَرجِعيَّتهم الأعراف وهم موجودون في بلاد المسلمين بشكل كبير، وذكرهم الله تعالى في قرآنه، يوم كان يقول قائلهم:

#### بِسْمِ اللَّـهِ الرَّحْمَـٰنِ الرَّحِيمِ بَلْ قَالُوا إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءَنَا عَلَىٰ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٰ آثَارِهِمْ مُهْتَدُونَ (22)

[ سورة الزخرف ]

أو مُقتدون 🏿 إِنَّ**اً وَجَدْنَا آبَاءَنَا عَلَم**ٰ أُقَّةٍ) الأعراف، تقول له: لماذا فعلتَ ذلك؟ هكذا ربَّاني والدي، هذا لا يجوز، لا، نحن في العائلة تربَّينًا هكذا، هذا مَرجعيَّتُه الأعراف والتقاليد، يقول لك: نحن هكذا نشأنا، هكذا تربَّينًا، الْعُرف.

الحُكُم لمن ينبغي أن يكون؟ لله، المرجعيَّة ينبغي أن تكون الله، الله هو القضيَّة المركزية في حياة المؤمن إن صَحَّ التعبير، ليست القضية أن الله عز وجل أو منهجه أحد مصادر المعرفة، لا، لا، هو كل المعرفة **(إنَّ اللَّة يَحْكُمُ بَيْنَهُمُ)** أنتم الآن تدّعون ادَّعاء (**مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ رُلْفَتْ) هذا اذَّعاء باطل.** 

الحُكُم لمن في هذه المسألة للقانون أم للعُرف؟ لا، الحكم لله، أي المَرجعيَّة هي ما تدين لله تعالى به.

**(إِنَّ اللَّهَ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ)** أي اختلاف يقع بينك وبين أخيك مرجعيَّته ينبغي أن تكون الله:

[ سورة شوری ]

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِ مِثْكُمْ ∐ **فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَبْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ** تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذُلِكَ خَيْرُ وَأَحْسَنُ تَأْوِبِلًا (59)

### الله تعالى يهدى من يشاء ويُضِلُّ من يشاء:

بِسْمِ اللَّاعِ الرَّحِيمِ أَلَا لِلَّهِ الدِّينُ الْخَالِصُ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاءَ مَا نَعْبُدُهُمَّ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَىٰ إِنَّ اللَّهَ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَحْتَلِفُونَ ۞ **إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ كَاذِبْ كَقَارُ (3)** 

[ سورة الزمر ]

ربنا جلّ جلاله يصفهم الآن بالكذب (إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي مَ**نْ هُوَ كَاذِبٌ كَقَّارُ)** جاءت كاذب بصيغة على وزن فاعل، وكفَّار على وزن فعَّال مبالغَة من الكفر، لأن كَذِبَه أودى به إلى يُصيح كفَّاراً يكفُر بنِعَم الله، ويكفر بوجود الله، ويكفر بوحدانيَّة الله، ويكفر بكمال الله، فاتخذ من دونه أولياء.

**(إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ كَاذِبٌ كَفَّارُ** اوهذه الآية دليل على أن الله عز وجل يهدي من يشاء ويُضِلُّ من يشاء، لكن هذه المشيئة مُتَقَلِّقَةٌ بحال العَبِد، وليست تلك المشيئة كما يظن البعض مشيئة جَبر، لا أبداً.

> بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَانِ الرَّحِيمِ سَوَاءُ عَلَيْهِمْ أَسْتَغْفَرْتَ لَهُمْ أَمْ لَمْ تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ لَنْ يَغْفِرَ اللَّهُ لَهُمْ إِ**نَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي الْفَوْمَ الْفَاسِقِينَ (6)**

[ سورة المنافقون ]

لكن إذا رغب الإنسان في الهداية فإن الله يهديه، وهنا إن الله لا يهدي من هو كاذب، لكنه يهدي من هو صادقٌ في طَلَبه، من يرد الحق يهده.

بِسْمِ اللَّـهِ الرَّحِيمِ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ يَا قَوْمِ لِمَ تُؤْذُونَنِي وَقَدْ تَعْلَمُونَ أَنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ ۞ **فَلَمَّا زَاعُوا أَزَاعَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ (5)** 

[ سورة الصف ]

الله تعالى واحد لا شريك له:

ثم يقول الله تعالى:

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَـٰنِ الرَّحِيمِ لَوْ أَرَادَ اللَّهُ أَنْ يَتَّخِذَ وَلَدًا لَاصْطَفَىٰ مِمَّا يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ سُبْحَاتَهُ [] هُوَ اللَّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ (4)

[ سورة الزمر ]

(لَوْ) حرف امتناع لامتناع، لو جئتني لأكرمتك، لكن لا أنت جئتني ولا أنا أكرمتك (لَوْ أَرَادَ اللَّهُ أَنْ يَتَّخِذَ وَلَدًا) أي هو ما أراد أن يتَّخِذ ولداً، لكن هذا افتراض، لو أراد الله أن يتَّخِذ ولداً، هم يدَّعون أن هؤلاء الملائكة بنات الله أو أولاد الله كما يَزعُمُون:

#### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ سُبْحَانَهُ وتَقَالَىٰ **عَمَّا يَقُولُونَ غُلُوًّا كَبِيرًا (43)**

[ سورة الإسراء ]

واتَّخذِوا لهم أصناماً يعبدونهم اِليُقرِّبوهم إلى الله بِرَعِمهِم، فَيَرُد عليهم المولى جلِّ جلاله بنقاش وحوار هادئ يُعلِّمُنا فيه طريقة هادئة في الحوار، افترِض ما يريده الخَصم ثم رُدَّ عليه، أحياناً يكون من الحكمة أن تستمع للخصم، وأن ثُسَلِّم له ثم تُرُد عليه من مَنطِقِه هو، فيكون هذا أدعى لِثُبوت حُجَّتك عليه.

فقال: **(لَوْ أَرَادَ اللَّهُ أَنْ بَنَّخِذَ وَلَدًا لَامْطَفَیٰ مِمَّا بَخْلُقُ مَا بَشَاءُ)** وهم يُسَلِّمون أن الله قد خَلَق، هم لا يُنازِعون الله في خَلقِه، المُشركون لا يُنازِعُون الله في خَلقِه، ما تَجَرَّأُ اليوم من يُسمُّون أنفسهم المُلحدين وأنهم لا يؤمنون بوجود الإله وكذا، هذا كله ليس خِلاف الدِّين وإنما خِلاف الفِطرة والمنطق، فهم يُقِرُّون له بالخَلْق، فيقول لهم: ما دُمثُم ثُقِرُون بأنني قد خَلَقتُ كلَّ شيء، فعندما يريد الله أن يَتَّخِذَ ولداً جلاله، فإنه يختار من يشاء ليكون ولداً له، لا ينتظركم حتى ثُقيَّنوا له الأولاد **(لَوْ أَرَادَ اللَّهُ أَنْ يَتَّخِذَ وَلَدًا لَاصْطَفَىٰ مِمَّا يَخْلُقُ)** لاختار، الاصطفاء هو الاختيار بعناية:

> بِسْمِ اللَّـهِ الرَّحْمَـٰنِ الرَّحِيمِ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَىٰ آدَمَ وَنُوحًا وَآلَ إِبْرَاهِيمَ وَآلَ عِمْرَانَ عَلَى الْعَالَمِينَ (33)

[ سورة آل عمران ]



الاصطفاء هو أن يختار الإنسان شيئاً ويصطفيه، إذا كان هناك مُعَلَّم في الصف ويوجد لديه ثلاثون طالباً فهو يَصطفي منهم من يشاء ليَجعله مُعاوناً له، ليس بحاجة لك أن تصطفي له، إذا احتاج مساعداً فهو يصطفي. فهنا قال: ( **لَوْ أَرَادَ اللَّهُ أَنْ يَتَّخِذَ وَلَدًا لَاصْملَفَىٰ مِمَّا يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ سُبْحَانَهُ)** أي هو مُثَرَّةٌ عن الولد، هو مُثَرَّةٌ عن أن يكون له ولد، فالولد بحق الإله تقيضة، أما البشر فالولد بحقِّهم ليس نقيصةً لأن الإنسان بحاجة للولد، وعندما يأتيه الولد يَشُدُّ من أزرِه ويُساعِدَه ويُعاوِنَه، فكانت العرب تحتاج الولد، لكن الله تعالى جلَّ جلاله لا يحتاج ولداً، فسبحانه عن أن يكون له ولد، لأن كون الولد له اتَّهامُ له بالنَّقص والحاجة وهو:

> بِسْمِ اللَّـهِ الرَّحْمَـٰنِ الرَّحِيمِ لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ (3) وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُوًا أَحَدُ (4)

[ سورة الإخلاص ]

(هُوَ اللَّهُ الْوَاحِدُ الْفَهَهَّارُ)، (الْوَاحِدُ□ واضحة مُناسَبُها، هو الله الواحد من أسمائه لا شريك له ولا ولد ولا والدة، لا ولد ولا والد (الْفَهَّارُ) لأنه قَهَرَ خَلْفَهُ جميعاً، قَهَرَهَم لأنهم بحاجةٍ إليه في كل شيء، في كل لحظة، وقهَرَهم بالموت، وقَهَرَهُم بالحَشر إليه يوم القيامة، فهو القهَّار جلَّ جلاله. (سُبْحَانَهُ □ هُوَ اللَّهُ الْوَاحِدُ الْفَهَّارُ) ولا يخفى أن القَهَّار صفة أو القَهَّار مُثَمِّمَة للواحد جلَّ جلاله، فهو واحد قَهَّار.

تسخير الله عز وجل الكون للإنسان:

#### بِسْمِ اللَّـهِ الرَّحْمَـٰنِ الرَّحِيمِ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ | يُكَوِّرُ اللَّيْلَ عَلَى النَّهَارِ وَيُكَوِّرُ النَّهَارِ عَلَى اللَّيْلِ | وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ | كُلُّ يَجْرِي لِأَجَلٍ مُسَمَّى | أَلَا هُوَ الْعَزِيبُ الْغَفَّارُ (5)

[ سورة الزمر ]

كما أنه أنرَل كتابه بالحق، فقد خَلَقَ السماوات و الأرض بالحق، ما خَلَقَها عَبَثاً وإنما بالحق، السماوات والأرض هي كل شيء سوى الله:

#### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَ<sup>ا</sup>ٰنِ الرَّحِيمِ خَ**لَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ | يُكَوِّرُ اللَّيْلَ عَلَى النَّهَارِ وَيُكَوِّرُ النَّهَارِ وَلَكُوْرُ النَّهَارِ أَنْ عُلَّا اللَّهُ الْعَلَّارُ** (5) مُسَمَّى | أَلَّا هُوَ الْعَزِيرُ الْغَفَّارُ (5)

[ سورة الزمر ]



الرض كرة لدور حول تفسيه وحول الشمس لا يمكن أن نفهم هذه الآية أو هذا الجزء من الآية قهماً عميقاً إلا من خلال تفسيرها تفسيراً عِلمِيَّاً وَفقَ مُعطيات العَصر، وهي أن الأرض كُرة تدور حول نفسها، وتدور حول الشمس، وأثناء دورانها حول نفسها، الجزء الذي يكون في وجه الشمس يكون نهاراً والجزء المُعاكس للشمس يكون ليلاً، فإذا تُخَرَّكت عند الغروب كُوِّرَ الليل على النهار، وعند الفجر يُكوَّرُ النهار على الليل، ولا يوجد شكل هندسي يمكن أن يُحقِّق هذا التُّكوير إلا الكرة، وفي آيات أخرى:

#### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ يُ**ولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلِ** ] وَهُوَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ (6)

[ سورة الحديد ]

النَّداخُل لا يمكن أن يَتِم، و التَّكوير لا يمكن أن يَتِم إلا من خلال شكل الكرة، أمَّا لو كانت بأي شكل آخر فلا يمكن أن يكون هذا الوصف مُنطَبِقاً عليها تماماً، لأن المُرَبَّع مثلاً فجأةً ينتقل لأن الخطوط غير ممتدة، الخطوط لها نهاية، لا يوجد خطوط تمتد إلى ما لا نهاية إلا على الكُرّة. فإذا بدأت بخط على الكُرّة ودُرتَ لا تتوقف، ستعود ثم ترجع وهكذا. فالنَّكوير والإيلاج، **(يُولِحُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِحُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلِ، و يُكَوِّرُ اللَّيْلَ عَلَى النَّهَارِ وَيُكوِّرُ اللَّيْلِ، و يُكوِّرُ اللَّيْلَ عَلَى النَّهَارِ عَلَى اللَّيْلِ، و يُكوِّرُ اللَّيْلَ عَلَى النَّهَارِ وَيُولِحُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلِ، و يُكوِّرُ اللَّيْلَ عَلَى النَّهَارِ وَيُكَوِّرُ النَّهَارَ عَلَى اللَّيْلِ،** لا يمكن أن يُفهَم إلا في ضوء المُعطيات العِلمِيَّة التي تؤكد أن الأرض كُرَة تدور حول نفسها وحول الشمس.

## َ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ | يُكَوِّرُ اللَّيْلَ عَلَى النَّهَارِ وَيُكَوِّرُ النَّهَارَ عَلَى اللَّيْلِ | **وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ** | كُلُّ يَجْرِي لِأَجَلٍ مُسَمََّى | فَسَمَّى السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ | كُلُّ يَجْرِي لِأَجَلٍ مُسَمَّى اللَّهُو الْعَزِيزُ الْغَقَّارُ (5)

[ سورة الزمر ]

التَّسخير لك، أنت المُسَخَّر له، وهو المُسَخِّر جلَّ جلاله، والمخلوقات هي المُسَخَّرة، فإذا استخدمتَ ما سُخِّرَ لك في طاعة الله، وشَكرتَ الله عليه، وتَعرَّفتَ إلى الله من خلاله، فأنت أكرَم على الله من كل ما سُخِّرَ لك.

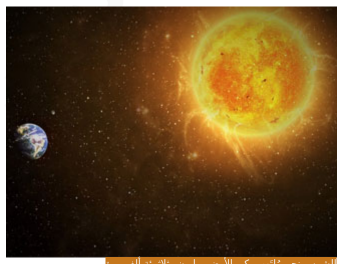
فإذا أَعرَض الإنسان عن الله، واستخدم ما سُخِّرَ له في معصية الله، أو لم يشكُر الله تعالى على ما سخَّره الله له، كانت الأنعام عند الله خيراً منه، قال تعالى:

#### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَكْثَرَهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَغْقِلُونَ **اإِنَّ هُمْ إِلَّا كَالْأَنْعَامِ اِ بَلْ هُمْ أَصَلُّ سَبِيلًا (44)**

[ سورة الفرقان ]

لأن الأنعام سُخِّرَت لك فقامَت بما سُخِرَت له، فتَركَتكَ وانقادَت لك وذَبَحتَها وأكلتَ لَحمها وشَرِبتَ حليبها وانتَفَعَت بصوفها، لكنك أيها الإنسان الشَّارِدُ عن الله لم تقُم بما طُلِبَ منك فهي خيرُ منك عند الله.

المُسَخَّرُ له أعظم من المُسَخَّرات، متى؟ عندما يَستَخدِم ما سُخِّرَ له في طاعة الله، لكنها أكرَم على الله منه عندما تُحَقِّقُ الهدف من وجودها ولا يُحَقِّقُ الهدف من وجودها.



الشمس نجم مُلتَهب يكبر الأرض بمليون وثلاثمئة ألف مرة (وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ) الشمس نجم مُلتَهِب، يكبر الأرض بمليون وثلاثمئة ألف مرة، أي يمكن أن يَتَّسِع جوف الشمس لمليون وثلاثمئة ألف أرض، لسان الَّاهِب الذي يَنطَلِق من الشمس قد يصل طوله إلى مليون كيلو متر، درجة الحرارة في مركز الشمس تقترب من عشرين مليون درجة، يقال: إنها اقد اشتَعَلت من 5000 سنة، وأنها مستمرة إلى 5000 سنةٍ أخرى حتى تنطفئ، لأن كل شي يشتعل ينطَفِئ بالنهاية.

هذه الشمس مُسَخَّرَة لك أيها الإنسان، والقمر مُسَخَّر لك، القمر مُعتِم ليس مضيئاً يأخذ ضوءه من الشمس، والشمس ضياء، القمر نور والشمس ضياء:

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَاٰنِ الرَّحِيمِ **هُوَ الَّذِي جَعَلَ الشَّمْسَ ضِيَاءً وَالْقَمَرَ نُورًا** وَقَدَّرَهُ مَتَاٰزِلَ لِتَعْلَمُوا عَدَدَ السِّنِينَ وَالْحِسَابَ مَا خَلَقَ اللَّهُ ذَٰلِكَ إِلَّا بِالْحَقِّ يُفَصِّلُ الْآيَاتِ لِقَوْم يَعْلَمُونَ (5)

[ سورة يونس ]

هذه الشمس و ذاك القمر مُسَحَّران لك (وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْغَمَرَ 🏿 كُلُّ) أي من الشمس والقمر وما في الكون كله:

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَـٰنِ الرَّحِيمِ

بِسْم اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ حَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ | يُكَوِّرُ اللَّيْلَ عَلَى النَّهَارِ وَيُكَوَّرُ النَّهَارَ عَلَى اللَّيْلِ | وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ | **كُلُّ يَجْرِي لِأَجَلٍ مُسَمَّى** | أَلَا هُوَ الْعَزِيرُ الْغَفَّارُ (5)

[ سورة الزمر ]



الشرعات هائله في الفضاء العارجي أيضاً هذا لا بد من أن يُفهَم في ضوء المُعطيات العِلميِّة الحديثة، (يَجْرِي) عَبَّرَ بالجَرَيان لأن السُّرعات هائلة في الفضاء الخارجي، أنت اليوم عندما تنظر إلى السماء وتُبصِر نجماً وتتأمَّل في جماله، هذا النَّجم ربما يكون الآن غير موجود، هذا النَّجم نحتاج إلى عشرين مليون سنة ضوئية حتى يضَل ضوءه إلينا، أين هو الآن؟ هو يجري، ربما يكون قد وصل إلى ثقب أسود وانطفأ وانتهى، وأنت الآن ترى نوره، لذلك قال تعالى:

> بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ فَلَا أُفْسِمُ بِمَوَاقِعِ النَّجُومِ (75)

[ سورة الواقعة ]

ولم يقل بالنجوم ولا بالمسافات بينها، لأن صاحب الموقع قد لا يكون موجوداً في الموقع، هذا موقع النجم الذي نراه، نحن لا نرى نجوماً نحن نرى مواقعها، لأنها تمشي بسرعات هائلة، لكن لمَّا كانت بعيدةً عنا، يُقال: إن الفراعنة رأوا النجوم في الأماكن التي نراها نحن الآن، بسبب البُعد الهائل عنا، لكن هي تمضي، الله أعلم أين أصبحت، لكن أطلَقَتِ ضوءاً من عشرين مليون سنة واستّمَرَّت، أطلَقَت ضوءاً من مليار سنة واستّمَرَّت في جَرَبَانِها، وأنت الآن ترى الضوء الذي انبَعَثَ منها قبل آلاف السنوات أو ملايين السنوات، (كُلُّ يَجْرِي لِأَجَلٍ مُسَمَّى).

هناك في الكون ما يُسَمَّى النُّقوب السوداء، التي يدخل فيها بعض النجوم والكواكب وتنطفئ وتصبح كثافتها عالية جداً، ويقال: لو دَخَلت الأرض فيها مثلاً لأصبحت بالوزن نفسه بحجم بيضة، بالوزن نفسه بحجم بيضة، تدخل لأجل مُسَمَّى، الله تعالى ما أخبرك ما هذا الأجل، لأجل مُسَمَّى لكنه مُحَدَّد عند الله، لا بد أن ينتهي كل شيء في الحياة، لا بد أن ينتهي، كلُ شيءٍ هالكُ إلا وجهه جلُّ جلاله.

الله عز وجل عزيز غفار يغفر لعباده مع عدم حاجته إليهم:

# خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ | يُكَوِّرُ اللَّهْلِ عَلَى النَّهَارِ وَيُكَوِّرُ النَّهَارَ عَلَى اللَّهْلِ | **وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ | كُلُّ يَجْرِي لِأَجَلٍ** مُسَمَّى | أَلَا هُوَ الْعَزِيزُ الْعَقَّارُ (5)

[ سورة الزمر ]

هنا العزيز الغفَّار، هناك العزيز الحكيم، (**الْعَزِيزُ)** مرهوب الجانب يَفلِبُ ولا يُغلَب، يحتاجه كل شيء في كل شيء لكنه لا يُجافي الحكمة في تصرفاته وأفعاله، ثم هو فوق ذلك عَفَّار، أحياناً العزيز لا يَغفِر، إذا كان في مَنصِب كبير يقول لك: إذا سامَحتُ أخاف أن تُثتقَص مكانتي، وأن ينال الناس مِثِّي، وأن يقولوا إنني مُتساهِل، يقول لك: بعد قليل يركبون على أكتافي، أريد أن أكون حازماً، والله تعالَى عزيز ومع عِرَّتِه ليس غافراً وإنما غَفَّار يغفر الذنوب رغم عدم حاجته للعباد حتى يغفر لهم، وعدم حاجته لأي شيءٍ منهم لكنه غَفَّار جلَّ جلاله (**أَلَا هُوَ الْعَزِيرُ الْعَفَّارُ)**.

والحمد لله رب العالمين